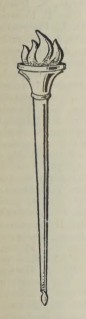
EKAIDETAI KATA

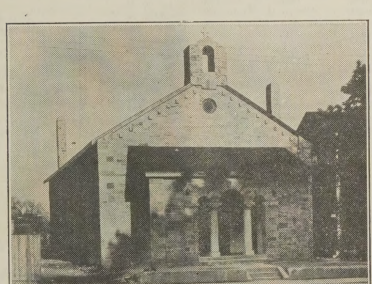
ΔΕΚΑΠΕΝΘΗΜΕΡΟΝ

TOMOM

THE ORTHODOX OBSERVER

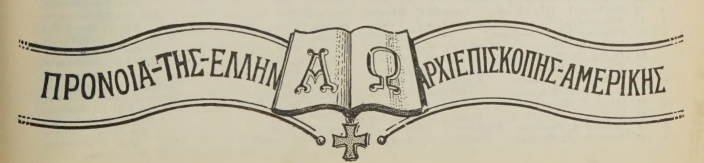
A P I 91 O M







'Ο 'Ι. Ναὸς τῆς 'Αγίας Τριάδος, ἐν Raleigh, Ν. C.



#### Ο ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΤΗΣ

Published Bi-weekly by the Greek Archdiocese
Publications Association
Publication Office:

240 West 23rd Street, New York, N. Y. Editorial and Advertising Offices:

Greek Archdiocese, 25-19 30th Drive, Astoria, N. Y. Tel. AStoria 8-1653 Yearly Subscriptions:

United States and Canada \$2.00—Foreign \$2.50

Ten Cents a Copy

Vol. IV. No. 91. — September 25, 1938

Entered as second class matter Nov. 21, 1934, at the post office at New York, N. Y., under the Act of March 3, 1879.

#### ΣΤΑΤΙΣΤΙΚΗ ΓΑΜΩΝ

'Ονοματεπώνυμον Νυμφευθέντων

Κοινότης

Τελέσας τὸν Γάμον Ἱερεύς ᾿Αρχιμ. Θεόφιλος Σπυρόπουλος

Αρχιμ. Βενιαμίν Κόλιας

Μαφία Π. Γεωργηλᾶ 'Iav. 16 Ίάκωβος Π. Παπαφώτης Χαράλαμπος Ι. Φουρνογεράκης 'Αντωνία Α. Μπόνου Νικόλαος Λ. Κόκκινος Κυριακούλα Κ. Παντελεάκη Φεβο. 6 20 Στέφανος Λ. Πολένας Καλλιόπη Π. Μαυφέα Ίφιγένεια Π. Λαδᾶ Μαρτ. 6 Αὔγουστος Α. Πανταξῆς Ίω. Β. 'Αντωνόπουλος Κυπαφισσιά Π. Βασιλείου 'Απο. 25 Παντελεήμων Χ. Ε. Μαρινάκος 'Ιωάννα Γ. Τσικνή Μάϊος 1 Ίωάννης Κ. Μποούμας Δήμητρα Κ. Παπαηλίου 18 Σταῦφος Γ. Καλουδᾶς 'Ιούν. 5 Γεωργία Κ. Δημοίρη Χριστόφορος Μ. Μπότσης 19 Μαρία Ε. Κόχορη Josephine Desio 25 Γεώργιος Α. Ίωάννου 'Ιούλ. 10 Στάϊκος Α. Σωφοονᾶς Εἰρήνη Θ. Λεμπέση 'Αντώνιος Ι. Λάσκαρης Εὐτυχία Ι. Μιχαηλίδου Δημήτο. Α. Σπανὸς Κωνσταντίνα Α. Μουγκογιάννη Εὐτυχία Ι. Μιχαηλίδου 10 >> 10 Βασ. Κ. Μιχαλόπουλος 'Ερασμία Γ. 'Αντωνοπούλου 10 33 Εὐαγγελία Ι. Παναγιωτίδου 10 Γεώργ. Ι. Γιαννός >> 'Ιωάννης Β. Βατσῆς Νικ. Α. Παπαθανασόπουλος Πολυξένη Γ. Κείφκου 10 Έλλὰς Α. Μαραβέλια 10 >> Έλένη Ε. Γεωργαντᾶ Εἰρήνη Κ. Μανιάτου 10 'Ηλίας Ν. 'Αγγέλου >> Κωνσταντίνος Γ. Γούλας Κωνσταντ. Γ. Τσιόπελας 10 Παναγιώτα Γ. Μπουζάνη 10 10 Νικόλαος Λ. Βῆχος Μαρία Γ. Μαρκαντώνη >> 10 Εὐάγγελος Α. Γαλακάτος Κλεοπάτρα Γ. 'Ηλία Βασίλειος Α. Μεταξᾶς Ἰωάννης Σ. Μιναίδης Σταυριανή Γ. Καπετανάκη 10 >> 10 Αἰκατερίνη Π. Σφήκα 'Αναστασία Σ. Πάππα 'Οδυσσεύς Δ. Ναοῦμος 10 'Αθανάσιος Ν. Στεφανίδης 10 Ματίνα Α. Λογοθέτου 11 'Ιωάννης Κ. Πετρόπουλος Χουσοῦλα Α. Μποαίμη 14 Μεταξᾶς Σ. Μεταξᾶς "Αννα Γ. Μιχάλα Δημήτριος Π. Τσάχαλας Σοφία Ι. Ζαμάσκι 16 Στυλιανός Π. Ρούλης Γεώργιος Α. Τουρῆς Έμ. Γ. Κατσουλιέρης 17 Αἰκατερίνη Σ. Ξενάκη Γεωργία Γ. Φελέκου 17 Χριστ. Δ. Δημητροπούλου 17 Μιχαήλ Γ. Μάτσης Γεωργία Γ. Μαχράχη 17 17 Κωνσταντίνος Ι. Κοκόσκας Έλένη Χ. Στάμου Παναγιώτης Κ. Τσίχλης Βέργος Ν. Φανόπουλος Γιαννούλα Ν. Σάρακα >> 17 Mary Palas Εἰρήνη Ι. Κικιλῆ 17 >> Χοῆστος Δ. Τσατίρης 17 'Αλεξάνδοα Δ. 'Αθανασίου Κωνσταντ. Γ. Δοξάκης >> 17 Στέλλα Χ. Καριώτου Παναγιώτης Ν. Λευτέρης 17 Δανιήλ Κ. Πάππας Έλένη Σ. Θεοδωρίδου 17 17 Ίωάννης Μ. Κόντος Έλένη Ζ. Γιαννοπούλου 'Αριστομένης Ι. Διακομόπουλος Νικόλαος Ι. Μπινΐκος 17 Βιολέτα Α. Μπέθ Νικόλαος Ι. Μπινίκος 'Αθηνά Ι. Λουίζου 'Ιωάν. Α. Χαφαλαμπόπουλος Φωτεινή Δ. 'Αργυφίου Σωτήφιος Α. Μολφέτας 'Αλεξάνδρα Α. Σπηλιώτου 17 17 17 Φωτεινή Γ. Κάτσικα 17 Νικόλαος Δ. Πλαγιάννης Κωνσταντίνος Ι. Δουβέας Γεώργιος Α. 'Αλεξάνδρου Βασιλική Ι. Γαλάρη "Αννα Δ. Λεβαντῆ 18 24 'Αλέξ. Κ. Σάντος 'Ολυμπία Γ. Παπαδοπούλου Δημήτο. Γ. Παπαδόπουλος 20 Γεωργία Ν. Κυριφίδου Παναγ. Γ. Κοσσίνδας 'Ασπασία Π. Κανελλάκου 24 'Ιάσων Δ. Μηναδάκης Κουστάλλω Ν. Μιχαήλ 24 'Ανδοέας Χ. Τσίομπας Εὐδοξία Κ. 'Ανανία ' Αλέξ. Γ. Μαρινάκης Νικόλαος Σ. Κουφελέσης 24 Εὐαγγελία Π. Λάμποου 24 Χριστίνα Ι. Καψαλιάρη Δομίνικος Δ. Γκράσσον Χαρίπλεια Σ. Παπαϊωάννου 24 Δημήτριος Γ. Μαρίνος Χαρίκλεια Π. Βαρδάλου

Cambridge, Mass. Milwaukee, Wis. Brooklyn, N. Y. Seattle, Wash. Seattle, Wash. Brooklyn, N. Y. Snohowish, Wash. Washington, D. C. Wichita, Kansas Clinton, Mass. Brooklyn, N. Y. Dover, N. H. Brooklyn, N. Y. Chicago, Ill. Chicago, Ill. Detroit, Mich. Monteal, Can. Bronx, N. Y. Reading, Pa. Boston, Mass. Chicago, Ill. Glace Bay, N. S., Can. St. Louis, Mo. New York City Chicago, Ill. Boston, Mass. Rochester, N. Y. San Francisco, Cal. Weirton, W. Va. Wheeling, W. Va. Clarksburgh, W. Va. Cleveland, Ohio Monessen, Pa. Cannonsburg, Pa. Norwich, Conn. Lowell, Mass. New York City Pittsburgh, Pa. Detroit, Mich. Vandergrift, Pa. Philadelphia, Pa. Jersey City, N. J. Chicago, Ill. N. S. Pittsburgh, Pa. E. Pittsburgh, Pa. New York City New York City Peabody, Mass. Chicago, Ill. Brooklyn, N. Y. Philadelphia, Pa. Brockton, Mass. New York City Tacoma, Wash. Massillon, Ohio Norwich, Conn. Somerville, Mass. Minneapolis, Minn.

Αίδ. Δημήτριος Βιτσέντζος Αίδ. Στέφ. Φουτρίδης Αίδ. Στέφ. Φουτρίδης Αίδ. Δημήτριος Βιτσέντζος Αίδ. Σ. Φουτρίδης 'Αρχιμ. Ν. Παύλου Παν. Γ. Γεωργίου Αίδ. Κ. Γεωργιάδης Αίδ. Ι. Στρογγυλός 'Αρχιμ. Α. Πετρόπουλος Αίδ. Ίωάννης Στρογγυλός 'Αρχιμ. 'Αβέρκ. Δημακόπουλος Αίδ Μᾶρκος Πετράκης 'Αρχιμ. Κ. Γιοβαννόπουλος Αρχιμ. Διον. Μαυρίας Αίδ. Καλλίν. Χατζηλάμπρου Αίδ. Θεόδωρος Στρατηγός Αίδ. Ε. Χουσολωρᾶς Αίδ. Μᾶρχος Πετράχης 'Αρχιμ. 'Ιω. Πιτσώνης Αίδ. Δημήτριος Βαϊνίχος Αίδ. Βασ. Παπαδόπουλος Αίδ. Νικήτας Κεσές Αίδ. Ε. Χουσολωρᾶς Αίδ. Π. Χοηστάκος Αίδ. Κωνστ. Τσαπραλῆς Αίδ. Δημ. Μπούρας Αίδ. Γ. Σακελλαφίδης Αίδ. Δ. Μπούρας 'Αρχιμ. Χρ. Λαυριώτης Αίδ. Πέτρος Παπαδάκως Αίδ. Γ. Στεφανής 'Αρχιμ. Ναθαναήλ Θεοδωρίδης Αίδ. Ίωσὴφ Ξανθόπουλος 'Αρχ. Είρ. Τσουρουνάκης Αδί. Δημήτοιος Σαπελλαοίδης 'Αρχιμ. Κ. Γιοδανόπουλος Αίδ. Δημήτοιος Σίλ6εστρος Αίδ. Χουσόστ. Μουρχίδης Αίδ. 'Αθαν. Καίσαρης 'Αρχιμι. Δανιήλ Γκολέμης Αίδ. Β. Χαρτοφύλακας Αίδ. Ε. Παπαδόπουλος Αίδ. Β. Παπαδόπουλος Αίδ. Νικ. 'Ανδοεόπουλος Αίδ. Γ. Οἰκονομίδης 'Αρχιμ. Γαβρ. Ματθιόπουλος Αίδ. Ί. Στρογγυλός Αίδ. Δημ. Παπαντωνίου Αίδ. Τ. Χούντρας 'Αρχιμ. Χρυσ. Παπαλάμπρου 'Αρχιμ. Γερμανός Τζουμάνης Αίδ. Π. Ζαπάντης 'Αρχιμ. Ν. Θεοδωρίδης Αίδ. 'Ιωάν. 'Ιεροθέου Αλδ. Ι. Βουρνάκης

## 3ΗΤΗΡΗΤΑΡΑΠ 30ΞΟΔΟΘΡΟ Ο

ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΚΑΤΑ ΔΕΚΑΠΕΝΘΗΜΕΡΟΝ, ΠΡΟΝΟΙΑ ΤΗΣ

ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΑΜΕΡΙΚΗΣ, 25-19 30th Drive, Astoria, L. I., N. Y.

ΕΤΟΣ Δ'. 'Αριθ. 91.

Διευθυντής: 'Αρχιμ. ΓΕΡΜΑΝΟΣ ΠΟΛΥΖΩΙΔΗΣ

25 ΣΕΠΤΕΜΒΡΙΟΥ 1938

## ΠΟΙΟΙ ΟΙ ΑΛΗΘΕΙΣ ΟΠΑΔΟΙ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ

ΕΧΟΜΕΝ ὑπ' ὅψει ἐγκύκλιον τοῦ ἐν Νοτίφ 'Αμερικῆ Σεβ. 'Αντιπροσώπου τοῦ Βατικανοῦ ἐμποιήσασαν ἄσχημον ἐντύπωσιν εἰς ὅλους. «'Εκεῖνος, λέγει ἡ ἐγκύκλιος, ὁ ὁποῖος δὲν ἀναγνωρίζει τὸν Πάπαν ὡς «μόνην κεφαλὴν τῆς 'Εκκλησίας ἀλλὰ καὶ ὡς τὸ μόνον θεμέλιον αὐτῆς, ἐκεῖνος δὲν εἶνε ὀπαδὸς τοῦ Χριστοῦ». Εἶνε ἀπορίας ἄξιον πῶς δὲν ἐρυθριᾳ τὸ Βατικανὸν νὰ δογματίζη τοιαῦτα ἐν πλήρει εἰκοστῷ αἰῶνι καὶ νὰ δημοσιεύη ταῦτα.

'Αληθινός ὅμως Χριστιανὸς δὲν εἶνε ὁ ὁπαδὸς τοῦ Πάπα, ἀλλ' εἶνε ἐκεῖνος, ὁ ὁποῖος πιστεύει ἀδιστάκτως εἰς τὰ ὀρθόδοξα δόγματα τοῦ Χριστιανικοῦ Θρησκεύματος, ὅπως ταῦτα ἀναγράφονται ἐν τῷ Ἱερῷ Εὐαγγελίῳ καὶ ἐν τῷ Ἱερῷ Παραδόσει, καὶ ἐκεῖνος ὁ ὁποῖος ἐφαρμόζει ἐν τῷ δίῳ του τὰς ἡθικὰς εὐαγγελικὰς ἀρετὰς διὰ τῶν ὁποίων ἡ ψυχή, ἐξαγνισθεῖσα διὰ τοῦ 'Αγίου Βαπτίσματος καὶ ἀπαλλαγεῖσα ἀπὸ τῆς ἁμαρτίας, πλησιάζει πρὸς τὸν Θε-

όν, ώς καθ' όμοίωσιν Αύτοῦ πλασθεῖσα.

Ο 'Απόστολος 'Ιάχωβος τονίζει ὅτι «εἴ τις δοκεῖ θοῆσκος εἶναι ἐν ὑμῖν μὴ χαλιναγωγῶν τὴν γλῶσσαν αὑτοῦ, ἀλλ' ἀπατῶν καρδίαν αὑτοῦ, τούτου μάταιος ἡ θρησκεία». Διὰ τῶν ἀνωτέρω δίδεται πρακτικώτατα ὁ ὁρισμὸς τῆς ἀληθινῆς θρησκείας καὶ τοῦ ἀληθινοῦ Χριστιανοῦ, ἐὰν μάλιστα εἰς αὐτὰ προστεθῶσι ἐν συνεχεία καὶ τὰ ἑξῆς: «Θρησκεία καθαρὰ καὶ ἀμίαντος παρὰ τῷ Θεῷ καὶ Πατρὶ αὕτη ἐστίν, ἐπισκέπτεσθαι ὀρφανοὺς καὶ χήρας ἐν τῆ θλίψει αὐτῶν».

Ό Ἱερὸς Χρυσόστομος ὁμιλῶν κἄπου περὶ τῶν ἀληθινῶν χριστιανῶν λέγει: «Σὰ δὲ Χριστιανοῦ ἀνδρὸς μὴ τὸ σχῆμα ἀποδέχου, ἀλλὰ τῆς ψυχῆς τὸ φρόνημα οὐδὲ γὰρ πάντες οἱ τῷ τοῦ Θεοῦ Χριστοῦ ὀνόματι καλούμενοι ὄντως χριστιανοί· οὐ γὰρ πᾶς ὁ 
λέγων μοι, Κύριε, Κύριε, φησὶν ὁ Χριστός, εἰσελεύσεται εἰς τὴν ὅασιλείαν τῶν οὐρανῶν, ἀλλ' ὁ ποιῶν τὸ θέλημα τοῦ Πατρός μου». Κατὰ ταῦτα λοιπὸν εἰνε πολὺ-πολὰ ἀφελεῖς οἱ κύκλοι τοῦ Βατικανοῦ 
οἱ ὁποῖοι φαντάζονται ὅτι μόνον οἱ ἀκολουθοῦντες τὸν 
Πάπαν εἰνε οἱ ἀληθινοὶ Χριστιανοί, οἱ δὲ λοιποὶ καταδεδικασμένοι.

Διότι τότε ποῦ ἀπομένουν οἱ λόγοι τοῦ Ἰησοῦ «οὕτως ἡγάπησεν ὁ Θεὸς τὸν κόσμον, ὥστε τὸν Υί-

ον Αὐτοῦ τὸν μονογενῆ ἔδωκεν, ἵνα πᾶς ὁ πιστεύων εἰς Αὐτὸν μὴ ἀπόληται, ἀλλ' ἔχη ζωὴν αἰώνιον.»; Ποῦ ἀπομένουν ἐπίσης οἱ λόγοι τοῦ Χριστοῦ «ὁ πιστεύων εἰς ἐμέ, τὰ ἔργα ἃ ἐγὼ ποιῷ κακεῖνος ποιήσει, καὶ μείζονα τούτων ποιήσει;» Συμφώνως πρὸς τὰ ἀνωτέρω, ἐπ' οὐδενὶ λόγω δύναται νὰ σταθῆ ἡ θεωρία τῆς Καθολικῆς Ἐκκλησίας ὅτι «ἡ Ἐκκλησία εἶνε τὸ μυστηριῶδες οἰκοδόμημα τοῦ Χριστοῦ, ὁ δὲ Πάπας τὸ θεμέλιον αὐτῆς», θεωρία πολλάκις καταδικασθεῖσα ἀνὰ τοὺς αἰῶνας, ὡς γνωρίζομεν.

Εἶνε ὅμως ἀληθές, ἐξ ἄλλου, ὅτι ὁ ᾿Απόστολος Παῦλος προανήγγειλε τὸ ψευδὲς οἰκοδόμημα τῆς Λατινικῆς ᾿Οργανώσεως, λέγων ὅτι «ἐν ὑστέροις καιροῖς ἀποστήσονταί τινες τῆς πίστεως, προσέχοντες πνεύμασι πλάνοις καὶ διδασκαλίαις δαιμονίων ἐν ὑποκρίσει ψευδολόγων, κεκαυτηριασμένων τὴν ἰδίαν

συνείδησιν». (Α΄ Τιμ. 4, Ι).

Όμολογουμένως προκύπτουν πολλὰ ἄτοπα ἐκ τῆς θεωρίας αὐτῆς τοῦ Βατικανοῦ ὅτι μόνον τοῦ Πέτρου τὰ πρόβατα εἶνε σεσωσμένα, ὅλων δὲ τῶν λοιπῶν ᾿Αποστόλων, ᾿Ανδρέου. Μάρκου, Ἰακώβου καὶ λοιπῶν εἶνε ἔξω τοῦ ποιμνίου τοῦ Χριστοῦ! Εὐκόλως ἐννοεῖ κανεὶς ὅτι τοιαῦτα πράγματα ποοκαλοῦν τὸν γέλωτα ὅταν ἀναγράφωνται καὶ δὴ ἐπισήμως καὶ ἐν πλήρει εἰκοστῷ αἰῶνι καὶ δημοσιεύωνται μάλιστα μὲ στοιχεῖα κτυπητά, διότι ἀνεπιστρεπτεὶ παρῆλθε πλέον ἡ ἐποχὴ κατὰ τὴν ὁποίαν ἔκαμνον ταῦτα ἐντύπωσιν εἰς τὸν κόσμον.

"Έχουν τὴν ἀπλοϊκότητα νὰ στέλλουν παρομοίας ἐγκυκλίους οἱ ἐπίσημοι κύκλοι τοῦ Βατικανοῦ πρὸς τοὺς Ἐπισκόπους καὶ τὰς ὀργανώσεις των καὶ νὰ κάμνουν, ἀπὸ καιροῦ εἰς καιρόν, πλαγίους διαξιφισμοὺς πρὸς τοὺς 'Ορθοδόξους. 'Αλλὰ εἶνε ἀνάγκη νὰ κατανοήσουν ὅτι οἱ 'Ορθόδοξοι ἔχονται πολὺ στερῶς τῶν θρησκευτικῶν αὐτῶν πεποιθήσεων, ὅπως ἐπανειλημιένως ἔδειξαν πολλὰ παραδείγματα καὶ ἑπομένως δὲν ἐπηρεάζονται ἀπὸ δηλώσεις καὶ ἐγκυκλίους χωρὶς περιεχόμενον. Πολλῶ μᾶλλον δὲν ἐπηρεάζονται ἀπὸ ἐγκυκλίους τῶν ὁποίων τὸ περιεχόμενον εἶνε ἀντίθετον πρὸς τὸ γράμμα καὶ τὸ πνεῦμα τῆς 'Αγίας Γραφῆς καὶ τῆς 'Ιερᾶς Παραδόσεως.

Ή καλυτέρα ἀπάντησις, σύντομος, σαφής καὶ

#### Η ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΦΥΣΕΩΣ

'Ο κόσμος αὐτός, τὸν ὁποῖον ὀνομάζομεν καὶ «α ἰ σ ϑ ητ ὸ ν κ ὁ σ μ ο ν », εἶνε τὸ σύνολον πολλῶν πραγμάτων, πολλῶν ὄντων, ποὺ εἶναι διατεταγμένα σύμφωνα μὲ κἄποιον σκοπὸν καὶ ἐνεργοῦν κανονικῶς. 'Η συσχέτισις τῶν πραγμάτων αὐτῶν, ἡ ποικιλία, ἡ ἀρμονία, ἡ ὡραιότης καὶ ἡ ἑνότης, μᾶς ἀποκαλύπτουν ὅτι ὁ κόσμος εἶνε ἔργον δυνάμεως ὑ π ε ρ τ ά τ η ς, ἡ ὁποία ὄχι μόνον ἐδημιούργησεν αὐτόν, ἀλλὰ καὶ διεκόσμησε. Καὶ ὄχι μόνον τοῦτο ἀλλὰ καὶ ὥρισεν εἰς τὸ κάθε ἕν ἐξ αὐτῶν σκοπὸν ἀνάλογον, οὕτως ὥστε ἡ εὐλαδὴς διάνοια νὰ μὴ δύναται παρὰ νὰ ἀναφωνῆ πλειστάκις μετὰ τοῦ Προφητάνακτος Δαδίδ:—«'Ως ἔμεγαλύνθη τὰ ἔργα σου Κύριε, πάντα ἐν σοφία ἐποίησας».

Έὰν ὑψωθῆ λόγου χάριν ὁ ἄνθρωπος εἰς τὸν οὐρανὸν ὅχι πλέον διὰ τῆς φαντασίας, ἀλλὰ διὰ τῆς ᾿Αστρονομίας, τῆς θετιχωτέρας τῶν ἐπιστημῶν, ὁποῖον ἄφατον μεγαλείον θὰ ἔχη νὰ δοχιμάση! 'Οποίας ἐκπλήξεις θὰ ἔχη νὰ παρατηρήση, δικαιολογούσας ἐκεῖνο τὸ ὁποῖον πρὸ πολλῶν ἐτῶν μία φιλοσοφοῦσα διάνοια εἶπεν: «—'Ο ἔναστρος οὐρανὸς εἶνε ἐκεῖνο τὸ ὁποῖον μοὶ ἔκαμε τὴν μεγαλυτέραν ἐντύπωσιν.» Ἡ 'Αστρονομία ἐμέτρησεν ὅσα ἡμποροῦσεν ἀπὸ τὰ οὐράνια σώματα, ἀλλ' ὁ ἀρυθμός των ἐξαντλεῖ τὰς δυνάμεις κάθε ὑπολογισμοῦ· ὥρισε τὰς διαστάσεις των, ὑπελόγισε τὰς ἀποστάσεις, διείδε τὸ φῶς καὶ τὰ χρώματά των. Καὶ ἐν μέσφ τοῦ πολυπλόκου καὶ πολυποικίλου αὐτῶν δὲν εὐρῆκε τίποτε τὸ τυχαῖον καὶ ἄτακτον. Παντοῦ εὐρῆκεν ἀρμονίαν, παντοῦ εὐρῆκε συμμετρίαν, παντοῦ εὐρῆκε νόμον. Μὲ ἄλλας λέξεις, παντοῦ εὐρῆκε πρόνοιαν.

Έπίσης παρατηρούμεν σκοπιμότητα εἰς τὴν γῆν. "Ολον τὸ ἐπίγειον βασίλειον, ὅλη ἡ φύσις τείνει πρὸς τὴν ἑνότητα, πρὸς τὴν ἁρμονίαν, πρὸς τὴν συμμετρικότητα. Καὶ ἡ ἑνότης αὐτὴ πρὸς τὴν ὁποίαν τείνουν διὰ τῆς ἐρεύνης αἱ φυσικαὶ ἐπιστῆμαι τί ἄλλο μαρτυρεῖ παρὰ ἁρμονίαν καὶ ἐνότητα σχέσεων ὁρατῶν καὶ ἀρράτων μεταξὸ τῶν ὄντων; τί ἄλλο μαρτυρεῖ παρὰ ἑνότητα νόμου καὶ σκοποῦ;

Ο πόσμος, είπε πάποιος νεώτερος σοφὸς είνε βιβλίον τοῦ Θεοῦ παὶ εἰς τὸ βιβλίον αὐτὸ ὁ Θεὸς ὁμιλεῖ διὰ τῶν

κατηγορηματική την όποίαν θὰ ἠδυνάμεθα νὰ δώσωμεν ἀπὸ τῆς παρούσης στήλης, πρὸς τοὺς στυλοβάτας τοῦ Καθολικισμοῦ, εἶνε ἐκεῖνο τὸ ὁποῖον
ὁ ᾿Απόστολος Παῦλος ἔγραψεν εἰς τὴν πρώτην πρὸς
Κορινθίους ἐπιστολήν του:—«Θεμέλιον γὰρ ἄλλον
οὐδεὶς δύναται θεῖναι παρὰ τὸν κείμενον, ὅς ἐ-

στιν 'Ιησοῦς ὁ Χριστός.
Εὐτυχῶς ὅτι εἰς τὸ σημεῖον αὐτὸ ἡ 'Ορθόδοξος 'Ανατολικὴ 'Εκκλησία καθοδηγεῖται ἀπὸ τοὺς Πατέρας καὶ Ποιμένας της ἐχομένη πάντοτε τῆς θεωρίας ὅτι ἡ 'Εκκλησία εἶνε πνευματικὴ μόνον βασιλεία καθὸς ὁ 'Ιδρυτὴς αὐτῆς διετύπωσε. Περιθριγκώσασα, διὰ τῆς 'Ι. Παραδόσεως καὶ διὰ τῶν Οἰκουμενικῶν της Συνόδων, τὰς διδασκαλίας της, διαφωτίζομένη πάντοτε ἀπὸ τὴν 'Αγίαν Γραφήν, τὰς ἀληθείας τὰς ὁποίας οὐδαμῶς ἐννοεῖ νὰ ἑρμηνεύση αὐθαιρέτως καὶ στηοιζομένη ἐπὶ τῶν κανονικῶν της 'Ιεραργῶν ἐπὶ τῆ βάσει τῆς ἀδιαλείπτου διαδοχῆς αὐτῶν, ἀποτελούντων «ἑνιαῖόν τι ὅλον, ἐν τῷ ὁποίῳ ἕκαστος ἰδία καὶ πάντες ὁμοῦ» μετέχουν τοῦ συνόλου, ἐξασκεῖ τὴν αὐθεντίαν αὐτῆς παρ' ὅλα τὰ ἐμπόδια,

πραγμάτων. Ἡ μελέτη τῆς φύσεως εἶνε μελέτη τῆς διανοίας, τῆς ἀγαθότητος καὶ τῆς δυνάμεως τοῦ Θεοῦ. Ὅσον βαθύτερον μελετᾳ κανεὶς τὴν φύσιν, τόσον περισσότερον ἀνυψώνεται πρὸς τὸν Θεόν, ὅταν μάλιστα θέλη διὰ τῆς μελέτης τῆς φύσεως νὰ κατανοήση τὸν Θεόν.

Κάθε πρᾶγμα, μελετώμενον ἀκριδῶς, ἀποκαλύπτει τὸν σκοπὸν τῆς ὑπάρξεώς του καὶ τὰ μέσα πρὸς τὸν σκοπὸν αὐτόν. Εἰς κάθε πρᾶγμα παρατηρεῖται σκοπὸς ὑπάρξεως καὶ ὁλόκληρος ὁ κόσμος εἶνε μέσον χάριν σκοποῦ ὑψηλοτέρου. Ἡ μελέτη τῆς φύσεως δὲν πρέπει ἐπιπολαίως νὰ ἐξετάζηται ὡς ὅπαρξις ἀπόλυτος, ἀλλὰ πρέπει νὰ ἐξετάζηται ὡς ἔργον τοῦ Δημιουργικοῦ "Οντος.

Αἱ Φυσικαὶ Ἐπιστῆμαι κατ' ἀνάγκην προϋποθέτουν τὴν ὅπαρξιν τοῦ Θεοῦ. Διότι, ἄλλως, δὲν δύναται νὰ ἐννοηθῆ ὁ σκοπὸς τοῦ κόσμου. Ἡ ὑγιὴς ἐπιστήμη ἀπέρριψε κάθε τυχαίαν σύμπτωσιν καὶ ὁπουδήποτε ὑπάρχει ὀργανισμὸς ἀνεγνώρισε σκοπόν προέβη μάλιστα καὶ περαιτέρω:—Ἐδήλωσε σαφέστατα ὅτι μεταξὺ τῆς ἐνοργάνου φύσεως καὶ τῆς ἀνοργάνου ὑπάρχουν ἀδιάρρηκτοι σχέσεις ἀμοιβαιότητος,

άρμονίας καὶ ρυθμοῦ.

Τώρα ἐρχόμεθα εἰς τὸ ἄλλο ζήτημα:—πῶς ὑπῆρξεν ὁ κόσμος; Ποῖος διωργάνωσεν αὐτόν; Πῶς διατηρεῖται; Ποῖος κανονίζει τὰς σχέσεις; Ὁ κόσμος ἀφ' ἑαυτοῦ δὲν εἰμπορεῖ νὰ κάμη τοῦτο, διότι κινεῖται ἀπὸ ἄλλην δύναμιν. Έπομένως ἔξω ἀπὸ τὸν κόσμον αὐτὸν εὐρίσκεται ἡ πρώτη ἀρχή, ἡ ὁποία παρήγαγε ὅλα καὶ συγκρατεῖ αὐτά, χωρὶς νὰ μεταβληθῆ καθόλου ἡ κανονικὴ αὐτοῦ καὶ εὔρυθμος πορεία ἐπὶ αἰῶνας τώρα.

'Εὰν κάπου-κάπου παρατηρεῖται κἄποια μικρὰ διαφωνία, τοῦτο ὡρισμένως προέρχεται ἐκ τῆς παρανοήσεως τῆς ἐπιστήμης καὶ ἐκ τῆς ἐπιπολαίου μελέτης τῆς φύσεως. Διότι ἡ ψευδὴς ἐπιστήμη, διαβάλλουσα τὴν ἀληθινὴν ἐπιστήμην, ἀντιστρατεύεται κατὰ τοῦ ὀρθοῦ λόγου καὶ συντελεῖ εἰς τὸ νὰ διαδίδη τὴν ἀσέβειαν καὶ νὰ κηρύσση κἄποτε καὶ ἀκήρυκτον πόλεμον ἐναντίον ἐκείνων πού, διὰ τῆς μεγάλης πνευματικῆς των ἐργασίας, εὐηργέτησαν καὶ ἐφώτισαν τὴν ἀνθοωπότητα ὅλην.

«Ἡ ἐπιστήμη είνε προϊὸν τοῦ ὀρθοῦ λόγου, ὁ δὲ ὀρθὸς λόγος είνε ὁ ἀλάνθαστος μάρτυς τῆς ἀληθείας τοῦ Θεοῦ», είπε κἄποιος νεώτερος σοφός. 'Ομολογουμένως. 'Όλα είναι δημιουργήματα τοῦ Θεοῦ. 'Αλλὰ γύρω ἀπὸ τὴν ἀληθινὴν ἐπιστήμην ξεφυτρώνει καὶ ἡ ψευδὴς ἐπιστήμη. Αὐτὴ ὅπως γνωρίζομεν, οὖσα προϊὸν ἐπιπολαίου κενοδοξίας, πολεμεῖ τὰ ἔργα τοῦ Θεοῦ καὶ τὴν Ἐκκλησίαν Του, πλανᾶ καὶ πλανᾶται ζητοῦσα νὰ ἐνσπείρη παντοῦ τὴν καταστροφήν.

Μόνον ἡ ἡμιμάθεια, ἡ ψευδης φυσική ἐπιστήμη, προσπαθεῖ καὶ δηλητηριάζει τοὺς ἔχοντας τάσεις πρὸς τὴν ἀσέβειαν καὶ τὴν ἀθεΐαν. Μόνον ὀλίγαι, συγκεχυμέναι καὶ αὐταί, ἐπιστημονικαὶ γνώσεις εὐρίσκουν ἔδαφος εἰς ἀνθρώπους, κακῶς βλέποντας τὰ πράγματα. Αὐτό παρετηρήθη γενικῶς. Ἡ ἡμιμάθεια ἔκαμε παντοῦ μεγάλα κακὰ ἀνέκαθεν.
Ἡ πίστις ἡ διαλείπουσα καὶ φευγαλέα ἔβλαψε πάντοτε.

Οἱ περισσότεροι, σχεδὸν ὅλοι ὅσοι ἐμβριθῶς καταγίνονται μὲ τὴν μελέτην τῆς Φύσεως, εἶνε ἐξαιρετικῶς εὐσεβεῖς, εἰμποροῦμεν δὲ πλείστους νὰ ἀναφέρωμεν καὶ ἐκ τῶν ἀρχαιοτέρων καὶ ἐκ τῶν νεωτέρων καὶ τῶν συγχρόνων. Πεφωτισμένη ἐπιστημονικὴ διάνοια δὲν εἰμπορεῖ παρὰ νὰ εἶνε εὐλαβικὴ καὶ εὐσεβής. Διότι δὲν δουλεύει εἰς τὰ πάθη τῆς κακίας καὶ τοῦ ἐγωϊσμοῦ. 'Αλλά, τοὐναντίον, πειθομένη εἰς τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ, εἶνε πηγὴ εὐσεβείας. Καὶ τὴν πηγὴν αὐτὴν τῆς εὐσεβείας κρατᾶ πάντοτε ἀμόλυντον καὶ ἀρρύπαντον ἡ ἐπιστήμη καὶ ἡ ἀρετή.

'Αροάνεια "Όρη, Ίουλίου 30, 1938

Θεοφ, Έπισκόπου Βοστώνης κ. 'Αθηναγόρα Καβάδα

#### Η ΘΕΙΑ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΑ ΩΣ ΔΡΑΜΑ

(Συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουμένου)

'Αφ' οὖ τελειώσει ἡ Μεγάλη Εἴσοδος καὶ ὁ Ἱερεὺς ἀποθέσει εἰς τὴν 'Αγίαν Τράπεζαν τὸ 'Ι. Δισκάριον καὶ Ποτήριον με τὰ προτεθειμένα δῶρα τῆς ἀναφορᾶς καὶ θυμιάσει αὐτά, ἀπαγγέλλει οὖτος ἤ ὁ διάκονος τὴν ἐκτενῆ «Πληρώσωμεν την δέησιν ήμῶν τῷ Κυρίω κτλ.», ἡ ὁποία περιέχει τέσσαρας παροτρύνσεις όπως δεηθώμεν καὶ έπτὰ αἰτήματα πρός τὸν δοτῆρα παντὸς ἀγαθοῦ Θεόν.

Διὰ τὴν ἐκτενῆ δὲν ἔχομεν νὰ παρατηρήσωμεν τίποτε άπὸ δραματικής ἀπόψεως, εἰμὴ μόνον ἕν σημεῖον εἰς τὸ τέλος αὐτῆς ποὺ ὁ Ἱερεὺς ἤ ὁ Διάκονος λέγουν: «'Αγαπήσωμεν αλλήλους ίνα εν δμονοία δμολογήσωμεν,» είς τὸ όποῖον οἱ ψάλται, δηλ. ὁ λαός, ἀπαντῷ εἰς συμπλήρωσιν «Πατέρα, Υίὸν καὶ "Αγιον Πνεῦμα, Τριάδα ὁμοούσιον καὶ άχώριστον». 'Ο ίερευς ή οί συλλειτουργοί ίερεῖς, διάχονος, 'Αρχιερεύς λέγουν: «'Αγαπήσω σε, Κύριε, ή Ισχύς μου. Κύοιος στερέωμά μου καὶ καταφυγή μου καὶ ρύστης μου.» Μετ' αὐτὸ δὲ γίνεται ὁ ἀλληλοασπασμὸς τῶν λειτουργῶν.

Είς τὸ σημεῖον αὐτὸ ἔχουμε νὰ παρατηρήσουμε ὅτι ὑπάρχει μία έξαιρετιχώς δραματική εκδήλωσις, άρκει νά έκτελήται σοδαρά, όχι τυπική, πραγματικός άλληλοασπασμός μὲ ἀδελφικήν στοργήν τῶν λειτουργῶν.

Τὸ μέρος αὐτό, ὁ ἀλληλοασπασμός, εἶνε ἀπὸ τὰ κυριώτερα στοιγεία της άργαιοτάτης Λειτουργίας καὶ δέν περιωρίζετο μόνον εἰς τοὺς λειτουργοὺς ἀλλὰ καὶ εἰς ὅλους τοὺς λαϊκούς, ἄνδρας, γυναῖκας καὶ παιδία. Κατόπιν περιωρίσθη τὸ δόσιμον αὐτὸ τοῦ ἀσπασμοῦ μόνον εἰς τοὺς κληρικούς μεταξύ των καὶ ἔπαυσε νὰ γίνεται μεταξύ τῶν λαϊκῶν διὰ λόγους ἀπολύτως δικαιολογημένους. 'Απὸ ἀπόψεως δὲ καλλιτεχνίας εἰς τὴν τέλεσιν τῆς θείας Λειτουργίας ἀποτελεί, ὅπως είνε ἔτσι περιωρισμένον είς τούς κληρικούς, δηλαδή τούς δευτεραγωνιστάς καὶ τριταγωνιστάς τῆς ἀναπα-

ραστάσεως τοῦ Θείου Δράματος, ἀποτελεῖ λέγω, ὡραιότατον στοιχεῖον δραματουργικόν, ἀρκεῖ νὰ γίνεται μὲ ἐπίγνωσιν, προσοχήν καὶ καλλιτεχνικήν ἐκτέλεσιν.

Ο καλλίτερος τρόπος νομίζω ὅτι εἶνε ὁ ἑξῆς:

Έαν λειτουργή καὶ 'Αρχιερεύς τότε οἱ συλλειτουργοὶ ἱερείς νὰ ἔρχωνται ὁ ἕνας κατόπιν τοῦ ἄλλου ἀπὸ τὸ ἀριστερὸν μέρος τῆς 'Αγίας Τραπέζης πρὸς τὸν 'Αρχιερέα ὁ όποιος θὰ είνε είς τὸ δεξιὸν ἐμπρόσθιον μέρος αὐτῆς. "Εμαστος θὰ ἀσπάζεται πρῶτον τὰ προτεθειμένα ἐπὶ τῆς 'Αγ. Τραπέζης τίμια Δῶρα καὶ κατόπιν θὰ ἀσπάζηται τὰ πρὸς τους ώμους τοῦ 'Αρχιερέως μέρη τοῦ ώμοφορίου δεξιὰ καὶ άριστερά αὐτὸ ὁμοιάζει ὡς ἐναγκαλισμὸς καὶ ἀσπασμὸς εἰς τον τράχηλον, κατά το άρχαῖον ἔθιμον ἀφ' οὖ δὲ ἀσπασθη καὶ τὴν δεξιὰν τοῦ 'Αρχιερέως εἰς ἔνδειξιν υίϊκοῦ σεδασμοῦ, θὰ ἀσπασθῆ ὁ ᾿Αρχιερεὺς αὐτὸν εἰς τὸ μέτωπον, είς ένδειξιν πατρικής στοργής.

Κατόπιν προχωρούντες ούτω οἱ ἱερεῖς πρὸς τὴν δεξιὰν πλευράν τῆς 'Αγίας Τραπέζης θὰ ὑποδέχωνται ἀλλήλους μὲ ἀσπασμὸν ὅμοιον μὲ τὸν πρὸς τὸν ᾿Αρχιερέα δοθέντα είς τὸν δεξιὸν καὶ ἀριστερὸν ὧμόν του, καὶ τέλος θὰ ἀσπά-

ζωνται τὰς δεξιὰς ὁ εἶς τοῦ ἄλλου.

Άλλ' έν δι τοῦτο παρουσιάζει δραματουργικὸν στοιχεῖον ώραιότατον μεν εξ απόψεως παραστατικής, χριστιανικώτατον δὲ ἐξ ἀπόψεως οὐσιαστικῆς, ὅμως ἀμφοτέρας αὐτὰς τάς σημασίας του τάς χάνει έὰν ἐχτελεσθῆ ψυχρῶς, τυπιχῶς, σπασμωδιχῶς ἢ ἀδιαφόρως καὶ ἀτάκτως. Μεγάλη προσοχή χρειάζεται είς αὐτὸ διότι δὲν ἀποκλείεται, ἐκτελούμενον κακώς, νὰ προκαλέση καὶ τὰ μειδιάματα τοῦ ἐκκλη-

Τώρα ἀφ' οὖ ἐπτελεσθοῦν αὐτά, ὁ Διάπονος ἤ ὁ Ἱερεὺς παραγγέλλει: «Τὰς θύρας, τὰς θύρας ἐν σοφία πρόσ-

xwuev.»

Αλλ' ἄς ἐπανέλθωμεν εἰς τό: «Τὰς θύρας, τὰς θύρας» νὰ ἴδωμεν τί σημαίνει τὸ παράγγελμα αὐτὸ διὰ νὰ ἐννοήσωμεν πόσον αντίθετον πρός την σημασίαν τούτου είνε τὸ ἄνοιγμα τῆς 'Ωραίας Πύλης ποὺ κάνουν μερικοί ίερεῖς, διότι ἔτσι τὸ ἐκακόμαθαν.

Έπανειλημμένως ἀνέφερα εἰς τὰ ἄρθρα αὐτὰ ὅτι ἡ πραγματική Λειτουργία των πιστων ήρχιζεν από τὸ σημεΐον πού ἔφευγαν ἐκ τοῦ Ναοῦ οἱ Κατηχούμενοι, διότι

νόνος τῆς ἐν Λαοδικεία Συνόδου, Καί ὁ μεν Κανων λέγει:
 «Εἰθ' οὕτω τὴν εἰφήνην δίδοσθαι. Καί μετὰ τοὺς
 Πρεσδυτέρους δοῦναι τῷ 'Επισκόπω τὴν εἰφήνην, τότε
 τοὺς λαϊκοὺς τὴν εἰφήνην διδόναι, καί οὕτω τὴν ἀγίαν
 προσφορὰν ἐπιτελεῖσθαι . . . »

'Ἡ δὲ ἐρμηνεία ἀναπτύσσει ὡς ἑξῆς ταῦτα:
 «'Αφ' οὖ δὲ αὖται (αἱ δύο εὐχαὶ) πληρωθοῦν νὰ δίδεται ἡ εἰ ρήνη, ἥτοι νὰ γίνεται ὁ ἀσπασμὸς τῶν ἱερέων μετὰ τοῦ 'Επισκόπου καὶ τῶν λαϊκῶν, ὅστις ἀσπασμὸς δνομάζεται εἰφήνη, διότι είναι σημείον άγάπης καί εἰρήνης.»

'Η δὲ ὑποσημείωσις τῆς ξομηνείας προσθέτει: 'Αρχαιοτάτη είναι ἡ συνήθεια τοῦ ἀσπασμοῦ ἐν τῆ λειτουργία. Λέγει γὰρ τὸ 57ον πεφάλ. τοῦ Β΄. διβλίου τῶν 'Αποστολιπῶν Διαταγῶν: λεγέτω ὁ παρεστὰς τῷ 'Αρχιερεῖ Διάχονος: μή τις κατά τινος, μή τις ἐν ὑποκρίσει» καί πάλιν «'Ασπαζέσθωσαν άλλήλους οἱ ἄνδρες, καί ἀλλήλας αἱ γυναῖκες, τῷ ἐν Κυρίφ φιλή-ματι καί οἱ τοῦ Κλήρου τὸν Ἐπίσκοπον, ἀλλὰ μή τις δολίως, ὡς ὁ Ἰούδας τὸν Κύριον φιλήματι παρέδωκε.» Τοῦτο τὸ ἴδιον λέγει καί δ΄ Ίουστίνος και Κλήμης δ΄ Άλεξανδρεύς. 'Ο δὲ Ἱεςοσολύμων Κύριλλος εν κατηχήσει Ε΄ λέγει ὅτι τὸ φίλημα εἶναι σημάδι πὸς αί ψυχαί τῶν φιλούντων εἶνε ἡνωμέναι καὶ πὼς ἐξώρισαν άπὸ λόγου των κάθε μνησικακίαν.»

<sup>\*</sup> Εἰς τὰς 'Αποστολικὰς Διαταγὰς (Η — ΙΙ) λέγει ὅτι άφ' οὖ ὁ διάχονος παρήγγελλε: «ἀσπάσασθε ἀλλήλους ἐν φιλήματι άγίω» οἱ ἱερεῖς καί διάκονοι ἡσπάζοντο τὸν Ἐπίσκοπν, οἱ ἄνδρες τοὺς ἄνδρας καί αἱ γυναῖκες τὰς γυναῖκας. Ἐκτενέσ ερον περιγράφει τὰ τοῦ ἀσπασμοῦ τούτου ὁ ἑρμηνευτὴς τοῦ 19ου κανόνος τῆς ἐν Λαοδικεία Συνόδου. Καί ὁ μὲν Κανὼν λέγει:

<sup>\*</sup> Είς τοῦτο είναι ἀνάγκη νὰ δώσωμεν περισσοτέραν προσοχήν. Κατά τὸ σημεῖον αὐτὸ εἰς τοὺς περισσοτέρους Ἱ. Ναούς μας, πρὸ πάντων δὲ εἰς τὰ χωρία ὅπου ἡ ἄγνοια τῆς σημασίας τῶν διαφόρων μερῶν τῆς λειτουργίας εἶνε μεγαλυτέρα, συνειθίζεται νὰ ἀνοίγη ἡ 'Ωραία Πύλη τὴν ὁποίαν μέχρι τῆς στιγμῆς ἐχείνης οί έφημέριοι τῶν ναῶν αὐτῶν τὴν κοιστοῦν κλεισμένην. Μὲ αὐτὸ νομίζουν ὅτι ἐφαρμόζουν τὸ παράγγελμα «Τὰς θύρας, Τὰς θύρας» δηλ. ἀνοίξατε τὰς θύρας τοῦ Ἱεροῦ Βήματος.
Εὐθὸς ἔξ ἀρχῆς ἀπεριφράστως λέγω, ὅτι αὐτὸ εἶνε φοβερὰ

παρανόησις τῆς σημασίας τῶν τελουμένων κατὰ τὴν Θ. Λειτουργίαν. Μαζύ με τόσα άλλα κακά, που ή κατά την Τουρκοκρατίαν έπικρατήσασα ἀμάθεια μᾶς ἄφησε κληρονομίαν εἰς τὰς καλλιτεχνικάς όσον καί ἱεράς μας τελετάς εἶνε καὶ αὐτὸ τὸ ἄνοιγμα τῆς τωραίας Πύλης κατὰ την στιγμην αὐτήν. Δèν είνε δὲ κακὸν διότι ἀνοίγει ἡ τροαία Πύλη, ἀλλ' είνε κάκιστον διότι διὰ νὰ ἀνοίγουν αὐτήν οἱ ἱερεῖς ἐκείνην την στιγμήν, ἠναγκάσθησαν νὰ νομοθετήσουν καί τὸ κλείσιμον τῆς 'Ωραίας Πύλης προηγουμένως. διότι πῶς θὰ ἄνοιγε ἐὰν δὲν ἦτο πρίν κλεισιμένη; "Ετσι ἴσως ἀτ' αὐτὸ ἄρχισαν ν' ἀνοιγοκλειοῦν τὴν 'Ωραίαν Πύλην καί εἰς ἄλλα σημεῖα ὡς λ. χ. εἰς τὸ «Σὲ ὑμνοῦμεν» δηλαδή κατὰ τὴν μετσυσίωσιν τῶν Τιμίων Δώρων καί εἰς τὸ «Κοινωνικὸν» ὅτε μεταλαμβάνουν οἱ ἱεgεῖς. Αὐτὸ δὲ εἶναι καὶ τὸ μεγαλείτερον κακόν. διότι, τόσον καί κατὰ τὴν μετουσίωσιν τῶιν τιμίων Δώρων ὅσον καί κατὰ τὴν μετάληψην ὑπὸ τῶν ἱερέων, εἶνε ἀπόλυτος ἀνάγκη νὰ εἶνε ἡ θύρα τοῦ 'Αγ. Βήματος δλορθάνοικτη καί ὅχι κλειστή, ώς θὰ ἀποδείξω ὅταν φθάσω εἰς τὴν ἑομηνείαν τῶν σημείων

δὲν ἐπετρέπετο νὰ παρίστανται εἰς τὴν τέλεσιν τοῦ Ἱ. Μυστηρίου τῆς Θ. Κοινωνίας ἄνθρωποι οἱ ὁποῖοι δὲν ἡσαν ἀπόμη Χριστιανοὶ βαπτισμένοι, ἀλλ' ἐπατηχοῦντο διὰ νὰ γίνουν καὶ οἱ ὁποῖοι πολλάπις συνέβανε νὰ μὴ γίνωνται διό-

λου Χριστιανοί διὰ πολλούς λόγους.

"Επειτα, ποὺ ἔφευγον οἱ κατηχούμενοι, ἔφερναν οἱ πιστοὶ τὰς προσφοράς των, καὶ οἱ ἱερεῖς ἀπὸ τὸ μέσον τοῦ Ναοῦ τὰς ἔμπαζαν εἰς τὸ "Αγιον Βῆμα καὶ αὐτό, ὡς ἀπέδειξα εἰς τὸ προηγούμενον ἄρθρον, ἀπετέλει τὴν Μ. Εἴσοδον. Κατόπιν ἡτοιμάζοντο διὰ νὰ προσφέρουν τὴν 'Αγίαν 'Αναφορὰν δηλ. νὰ τελέσουν τὸ μυστήριον ἡ ἑτοιμασία ἡτο τὸ νίψιμον τῶν χειρῶν τῶν κληρικῶν, εὐχαὶ καὶ ὁ ἀσπασμὸς ἀγάπης καὶ εἰρήνης κληρικῶν καὶ λαϊκῶν.

Όταν αὐτὸ ἐγίνετο ἐπρόκειτο νὰ ἀναγνωσθῆ τὸ Σύμδολον τῆς Πίστεως καὶ νὰ προσφερθῆ ἡ ἀναφορά. Δηλαδὴ τὸ σημεῖον αὐτὸ ἦτο ἡ πραγματικὴ ἀρχὴ τῆς Θ. Λειτουργίας. Δι' αὐτὸ ἐλαμβάνετο φροντὶς νὰ εἶνε παρόντες μόνον οἱ πιστοί· καὶ ἀφ' οὖ ἤδη εἶχον ἀναχωρήσει οἱ κατηχούμενοι, ἄφειλον οἱ θυρωροὶ (οἱ ὁποῖοι ὑπῆρχον τότε) νὰ κλείσουν τὰς ἐξωτερικὰς θύρας τοῦ Ναοῦ διὰ νὰ μὴ εἰσἑλθουν ἄνθρωποι οἱ ὁποῖοι δὲν ἐπετρέπετο νὰ παρίστανται

είς τὸ μυστήριον.

'Αλλ' ἀχόμη ὑποδιάχονοι ἦσαν εἰς τὰς θύρας τοῦ γυναιχωνίτου καὶ ὅταν ἐδίδετο τὸ παράγγελμα «Τὰς θύρας,
τὰς θύρας» εἶχον τὸ καθῆχον οὖτοι νὰ κλείσουν αὐτὰς
ὥστε οὕτε νὰ εἰσέλθη κανεὶς ἤ καμμία εἰς τὸν Γυναικωνίτην, ἀλλ' οὕτε νὰ ἐξέλθη διὰ νὰ μὴ ταράσσεται τὸ Θεῖον
Μυστήριον.

Διὰ νὰ γίνη αὐτό, δηλαδή διὰ νὰ κλείσουν οἱ θυρωροὶ τὲς ἐξώπορτες τοῦ Ναοῦ καὶ τοῦ γυναικωνίτου, ἔδιδεν ὁ Διάκονος τὸ παράγγελμα:

«Τὰς θύρας, τὰς θύρας.»

Οἱ θυρωροὶ ἔκλειον τότε τὲς ἐξώπορτες καὶ ὁ Διάκονος προχωρῶν ἔλεγεν «Ἐν σοφία πρόσχωμεν» δηλ. ἄς προσέξωμεν εἰς τὴν ὁμολογίαν τοῦ Συμβόλου τῆς Πίστεως καὶ ἑτοιμασθῶμεν, διότι θὰ ἀρχίση ἡ τέλεσις τοῦ θ. Μυστηρίου.

Έχ τούτων νομίζω ὅτι δὲν μένει πλειὰ ἀμφιδολία ὅτι εἶνε φοβερὰ σφαλερόν, ἐνῷ πρόχειται διὰ τὸ χλείσιμον τῶν ἐξωτεριχῶν θυρῶν τοῦ Ναοῦ, ἡμεῖς νὰ ἀνοίγωμεν τὴν

'Ωραίαν Πύλην.

'Ως ἐκ περισσοῦ ὅμως θὰ παραθέσω ὅσα ὁ κ. Τρεμπέλας εἰς τὸ «Αἱ τρεῖς λειτουργίαι» ὡραιότατον ἔργον του (σελ. 90) λέγει ἐπ' αὐτοῦ, ἀναγράφων ὅσα αἱ 'Αποστολικαὶ

Διαταγαί λέγουν.

—Διάκονοι ετεφοι Ισταντο «εἰς τὰς τῶν ἀνδοῶν θύφας καὶ οἱ ὑποδιάκονοι εἰς τὰς τῶν γυναικῶν, ὅπως μὴ ἐξέλθη μήτε ἀνοιχθῆ κᾶν ἡ θύφα κἄν πιστός τις ἡ κατὰ τὸν καιρὸν τῆς ἄναφοφᾶς» (Η΄. 11). Γενομένης δὲ νέας πφοσκλήσεως ὑπὸ τοῦ Διακόνου λέγοντος: «Μἡ τις τῶν ἀπίστων. Μή τις τῶν ἀκροωμένων. Μή τις τῶν ἀπίστων. Μή τις τῶν ἐτεφοδόξων. Μἡ τις ἐν ὑποκρίσει, 'Όρθοὶ πρὸς Κύφιον μετὰ φόδου καὶ τρόμου ἐστᾶπες, ὅμεν προσφέρειν. (Η. 12). ἐλάμβανε χώραν νέα ἐκκαθάρισις τοῦ ἐκκλησιάσματος. 'Εκ τούτων ἀντιλαμβάνεταί τις τὴν ἔννοιαν τῶν μέχρι τ ο ῦ ν ῦ ν π ερισωθείεισῶν παρακελείτες τὸς τὰς τὰς τὸς τος καὶ τοῦ Στῶμεν καλῶς, Στῶμεν μετὰ φόδου.

#### ΔΗΛΩΣΙΣ

ΠΑΡΑΚΑΛΟΥΝΤΑΙ οἱ 'Ιεφατ, Προϊστάμενοι, 'Ιεφοψάλται, καὶ Διοικ. Συμβούλια των Κοινοτήτων ὅπως μᾶς ἀποστέλλουν ἡωτογραφίας τῆς Χορφδίας τῶν 'Εκκλησιών των πρὸς δημοσίευσην εἰς τὸ ἐξώφιλλον τοῦ «'Ορθοδόξου Παρατηρητοῦ».

#### Ο ΚΗΡΟΣ ΤΩΝ ΕΚΚΛΗΣΙΩΝ ΜΑΣ

Είνε άληθὲς ὅτι ἡ λατρεία τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὸν Θεὸν διαχρίνεται εἰς δύο εἴδη: Είνε λατρεία ἐσωτερική καὶ λατρεία ἐξωτερική, ὅπως θὰ δείξη ὁ περαιτέρω λόγος. Καὶ ἡ μὲν ἐσωτερική είνε ἀφανής καὶ ἄγνωστος, ἡ δὲ ἐξωτερική είνε πασιφανής καὶ γνωστή, καὶ δίδει πολλάκις πιστήν εἰκόνα τῆς ἐσωτερικῆς, διότι ὁ ἐξωτερικὸς δίος τοῦ ἀνθρώπου είνε πιστή εἰκὸν τῶν αἰσθημάτων του.

Αἱ κινήσεις τοῦ ἀνθοώπου τοῦ λατρεύοντος τὸν Θεὸν μαρτυροῦν πολλάκις τὸν 6αθμὸν καὶ τὸ εἶδος τοῦ θρησκευτικοῦ του ζήλου. Αἱ προσφοραὶ τὰς ὁποίας κάμνει πρὸς τὸν Θεόν, δεικνύουν τὸ εἶδος τῆς ἀγάπης καὶ τὴν αὐταπάρνησιν αὐτοῦ πρὸς τὸν Θεόν. Βεβαίως ὁ Θεὸς δὲν ἔχει ἀνάγκην προσφορῶν καὶ θυσιῶν, ἀλλ' ὁ ἄνθρωπος ὀφείλει διὰ τῶν προσφορῶν του αὐτῶν νὰ ἔξωτερικεύη τὰ ἐνδόμυχα αἰσθήματα τῆς ἀγάπης του πρὸς Αὐτόν.

Κατὰ ταῦτα, τὸ εἶδος τῶν προσφορῶν καὶ τῶν θυσιῶν τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὸν Θεὸν ἐμφαίνουν τὸ εἶδος τῆς εὐσεβείας τοῦ ἀνθρώπου, ὑποδηλοῦν τὴν βαρύτητα τῆς ἀγάπης αὐτοῦ πρὸς τὸν Θεόν. Ἐξ ἄλλου δεικνύουν καὶ τὴν τοιαύτην ἢ τοιαύτην ἐσωτερικὴν κατάστασιν τοῦ ἀνθρώπου. Διότι πάντοτε αἱ διαθέσεις τοῦ ἀνθρώπου ἐκδηλοῦνται ἐξωτερικῶς· καὶ ἐκδηλοῦνται διὰ σχημάτων καὶ κινήσεων.

Βεβαίως εἶνε ἀληθὲς ὅτι ἡ λατοεία τοῦ χριστιανοῦ ἀνθρώπου δὲν εἶνε πλέον θυσίαι ἀνθρώπων, δὲν εἶνε αἵματα ταύρων καὶ μόσχων ἀλλ΄ εἶνε συντριβὴ καρδίας, εἶνε μετάνοια, εἶνε ἀγάπη πρὸς τὸν Θεόν. Διότι «πνεῦμα ὁ Θεὸς καὶ τοὺς προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν πνεύματι καὶ ἀληθεία δεῖ προσκυνεῖν» ὅπως ἀναφέρεται εἰς τὴν Ἡγίαν Γραφήν.

'Αλλ, εἶνε ἐξ ἴσου ἀληθὲς ὅτι κάθε εἴδους λατρεία συνοδεύεται καὶ δι' ἐξωτερικῶν σημείων ἀνταποκρινομένων πρὸς τὴν πνευματικότητα τῆς λατρείας. Τοῦ κανόνος τούτου δὲν εἶνε ἀπηλλαγμένη καὶ ἡ Χριστιανικὴ Θρησκεία ἡ ὁποία, οὖσα ἀναπαράστασις τοῦ Μεγάλου Δράματος τοῦ Γολγοθᾶ, διετήρησε καὶ διατηρεῖ παρεμφερῆ σημεῖα ἐξω-

τερικής έμφανίσεως.

Της έξωτερικης λατρείας εν δείγμα ἀσφαλῶς εἶνε καὶ τὸ ἄναμμα φώτων εἰς τὰς θρησκευτικὰς ἀκολουθίας. Τὰ φῶτα αὐτὰ ἀνάπτονται ἀνέκαθεν δι' εἴδους κανδηλῶν καὶ κηρίων, ὅπως γνωρίζομεν. 'Οσάκις δὲ ἐγίνετο — καὶ ἐγίνετο ἀνέκαθεν— χρῆσις κηρίων εἰς τὰς πρὸς τὸν Θεὸν λατρείας, εἴτε ἐκ μέρους τῶν Ἰουδαίων εἴτε ἐκ μέρους τῶν Χριστιανῶν, τὰ κηρία ἐκεῖνα ῆσαν κηρὸς τῆς μελίσσης, ἄλλοτε μὲν εἰς χρῶμα φυσικόν, δηλαδὴ ὑποκίτρινον, ἄλλοτε δὲ εἰς χρῶμα λευκόν, δοθὲν εἰς αὐτὸν ἐπιπροσθέτως διὰ τῆς τέχνης. Π ἀντως ῆτο ἀγνὸς κηρὸς μελίσσης ὡς ἀναφέρεται ἐκ μέρους πολλῶν ἑρμηνευτῶν τῆς Ἐκκλησίας μας.

'Αλλὰ σήμερον; 'Ατυχῶς ή νεωτέρα χημική ἐπιστήμη ἔκαμε θαύματα καὶ εἰς τὸ σημεῖον αὐτό. 'Αντικατέστησε καὶ τὸν κηρὸν τῆς μελίσσης διὰ τεχνικοῦ κηροῦ ὅπως ἀντικατέστησε καὶ τὸ άγνὸν ἔλαιον τῶν κανδηλῶν μὲ ἔλαιον ἀμφιβόλου προελεύσεως καὶ τὸ ἀρωματῶδες θυμίαμα μὲ ἄλλο θυμίαμα τὸ ὁποῖον μόνον τὸ ὄνομα τοῦ θυμιάματος φέρει. 'Απεμιμήθη, μὲ ἄλλας λέξεις, πιστῶς τὰς μελισσίου κηρίου λαμπάδας ὑπὸ ὅλα τὰ χρώματα. Οἱ ἄνθρωποι δὲν ἐβράδυνον νὰ χρησιμοποιήσουν αὐτὰς καὶ εἰς τὰς κοινὰς πρὸς τὸν Θεὸν λατρείας εἰς τοὺς Ἱεροὺς Ναούς. Καὶ ἡ κατ' αὐτὸν τὸν τρόπον χρῆσίς των ἐγενικεύθη ὅπως βλέπομεν σήμερον.

Τὸ ἀποτέλεσμα ὅμως εἶνε ὅτι διὰ τοῦ τρόπου τούτου

δ ἄνθοωπος καταισχύνει τὰς εἰς τὸν Θεὸν προσφοράς του, καθιστᾶ τὸν ἑαυτόν του φειδωλὸν ὀπαδὸν τοῦ Εὐαγγελίου, ἐμφανίζεται γλίσχρος εἰς τὴν θυσίαν του, καὶ δειχνύει καρδίαν μικράν. Ἐνδέχεται πολλοὶ τῶν Χριστιανῶν νὰ μὴ ἐμ-6αθύνουν τόσον πολὺ εἰς τὸ σημεῖον αὐτό. ᾿Αλλὰ πάντως οὕτως ἔχει τὸ ζήτημα, τὸ ὁποῖον, ἄλλως τε, δὲν εἶνε δύσχολον νὰ ἀντιληφθῶμεν ἐὰν θελήσωμεν νὰ προσέξωμεν ὀλίγον.

Αἱ διάφοροι ὕλαι τῶν νεωτέρων ἐφευρέσεων ἀπὸ τὰς ὁποίας κατασκευάζονται τὰ κηρία τὰ προσφερόμενα διὰ τὰς ἱερὰς Λειτουργίας καὶ τὰς λοιπὰς 'Ακολουθίας, παρουσιάζονται, κατὰ τὴν πεῖράν μας, τόσον πτωχαὶ ὥστε ὁ ἐξ αὐτῶν ἀνερχόμενος καπνὸς καὶ ἡ ἀνθρακώδης κνίσσα σοδαρῶς καταστρέφει τὰ ἄλλως πολύτιμα ἱερὰ Σκεύη καὶ τὴν λεπτὴν πολλάκις διακοσμητικὴν τῶν 'Ιερῶν Ναῶν. Πρὸς δὲ τούτοις στενοχωρεῖ εἰς βαθμὸν πολλάκις ἀπίστευτον τοὺς ἐκκλησιαζομένους καὶ διεγείρει εἰς αὐτοὺς τοῦτ' αὐτὸ ἀγωνίαν διότι εἶνε ὑποχρεωμένοι νὰ ἀναπνέουν τὰς ἀνθρακώδεις ἀναθυμιάσεις.

Τὸ πρᾶγμα αὐτό, ἡ ἀντικατάστασις δηλαδή τού άγνοῦ κηροῦ τῆς μελίσσης, τοῦ πάντοτε εὐωδιάζοντος, διὰ τῶν δυσωδῶν ὑλῶν τῆς «παραφίνας καὶ τοῦ σπαρμασέτου», ἔχει μεγάλην σημασίαν ὅπως θὰ ἴδωμεν ἀμέσως περαιτέρω καὶ θὰ πευσθῶμεν ἀναμφιβόλως ὁποίαν βλάβην κάμνουν εἰς ἑαυτοὺς οἱ Χριστιανοὶ χρησιμοποιοῦντες εἰς τοὺς περισσοτέρους τῶν Ἱ. Ναῶν κηρία προελεύσεως ἀμφιβόλου.

Ένας σοφὸς εἶπε:—«Ἡ μ ί μ η σ ι ς ο ὶ κ ε ί ωσ ί ς ἐ σ τ ι » καὶ αὐτὸ ἐνθυμούμεθα πολλάκις ὅταν βλέπωμεν τοὺς ἐκκλησιαζομένους νὰ χρησιμοποιοῦν εἰς τὰς λατρείας τὸν δῆθεν κηρόν, τὸν διὰ τῆς τέχνης κατασκευαζόμενον κηρὸν ἀντὶ τοῦ ἀπὸ μελίσσης άγνοῦ καὶ εὐωδιάζοντος κηροῦ. Ὁ ἄνθρωπος ὅμως δὲν θὰ ἐδέχετο τοιαύτας τεχνικὰς καὶ ψευδοπλάστους ἀπομιμήσεις, ἐὰν δὲν εἶχεν ὑποστῆ παρομοίαν ἀλλαγὴν καὶ εἰς τὰ αἰσθήματά του. Ἐὰν μὲ ἄλλας λέξεις δὲν ἐξοικειοῦτο πρὸς τὸ περιβάλλον δὲν θὰ ἐπέτρεπε τὴν ἀντικατάστασιν τοῦ άγνοῦ κηρίου καὶ τοῦ άγνοῦ ἐξ ἐλαίας ἐλαίου δι' ἄλλων ὑλῶν.

'Οφείλομεν νὰ παραδεχθῶμεν ὅτι ὁ σημερινὸς ἄνθρωπος ἔχει ἀπομακρυνθῆ ἀπὸ τὸν άγνὸν θρησκευτικὸν ζῆλον καὶ ἀπὸ τὴν εἰλικρινῆ εὐσέβειαν ποὺ ἐχαρακτήριζον τοὺς προγόνους του. Έχουν ἀπαμβλυνθῆ τὰ αἰσθήματά του. Κατὰ ταῦτα δὲν στενοχωρεῖται διὰ τὴν ἡμέραν καθ' ἡμέραν εἰσαγωγὴν κιβδήλων οὐσιῶν καὶ χημικῶν ἀπομιμήσεων εἰς τὰ μέσα τῆς πρὸς τὸν Θεὸν λατρείας του. Οὕτε κἄν λαμβάνη τοῦτο ὑπ' ὄψυ, οἱ δὲ ἀγαπητοὶ Έπίτροποι τῶν Ίερῶν Ναῶν δὲν ἔχουν μελετήσει τὰ πράγματα οὕτε ἔχουν ἐμβαθύνει εἰς τὸ γεγονὸς ὅτι γίνονται συνυπεύθυνοι διὰ τὴν προσγενομένην βλάβην.

Βεβαίως, μὲ τὴν τεχνητὴν ἐφεύρεσιν ἠλαττώθη ἡ δαπάνη τῆς ἐκ κηροῦ προσφορᾶς πρὸς τὸν Θεόν. Πῶς ὅμως πρέπει νὰ ἑρμηνευθῆ τὸ οἰκονομικὸν αὐτό, ἀσήμαντον ἄλλως τε, κέρδος; Δὲν θέλω νὰ εἴπω ὅτι τοῦτο σημαίνει ἐλάττωσιν τῆς ἀγάπης πρὸς τὸν Θεόν. "Οχι. 'Αλλά, πάντως, σημαίνει ἀρκετὴν ἐλάττωσιν τῆς καθαρᾶς εὐσεβείας, τὴν ὁποίαν παρελάβομεν παρὰ τῶν πατέρων μας.

Διότι ὅταν ἀπαθῶς δεχώμεθα τὰς ἀναδιδομένας πνιγηρὰς ἀναθυμιάσεις τοῦ κηρίου ἢ τοῦ ἐλαίου, ἢ τοῦ θυμιάματος δὲν κάμνομεν τίποτε ἄλλο παρὰ νὰ δεικνύωμεν ὅτι δὲν
δίδομεν καὶ τόσην μεγάλην σημασίαν εἰς τὸν τόπον ὅπου
στεκόμεθα καὶ εἰς τὸ μέγα ἔργον τὸ ὁποῖον τελεῖται. Ἐξοικειούμεθα δηλαδὴ ὀλίγον κατ' ὀλίγον πρὸς τὸ ἄτοπον τὸ ὁποῖον καὶ δὲν μᾶς κάμνει τώρα ἐντύπωσιν.

Μὲ ἄλλας λέξεις ἄτοπα βλέποντες, ἄτοπα αἰσθανόμενοι καὶ ἄτοπα τρέφοντες εἰς τὰς καρδίας μας, δὲν προσβαλλόμεθα εὕκολα—εὕκολα ἀπὸ τὰ ἄτοπα διότι ἠρχίσαμεν σιγὰ-σιγὰ νὰ συνδεώμεθα μὲ αὐτά, ἐφ' ὅσον «ἡ μίμησιςοἰκείωσίς ἐστι», ἐφ' ὅσον ἐξοικειώνεται κανεὶς μὲ ἐκεῖνο τὸ ὁποῖον προσπαθεῖ νὰ ἀπομιμηθῆ. Ἡ σκέψες μας αὐτὴ ἐνδέχεται νὰ φανῆ εἰς τοὺς ἀγαπητούς μας ἀναγνώστας ὀλίγον παράξενος ἐκ πρώτης ὄψεως, ἀλλ' εἶνε πολὺ ἀληθής, στηριζομένη ἐπὶ πείρας ἀρκετῶν ἐτῶν ἐν τῷ ὑπηρεσία τῆς Ἐκκλησίας.

Έὰν ἡ συνείδησίς μας ἡσθάνετο τὸ ἄτοπον, ἀσφαλῶς θὰ διεμαρτύρετο προχειμένου μάλιστα περὶ τῶν τρόπων τῆς Θείας Λατρείας. Θὰ διεμαρτύρετο διότι ἡ μικρὰ θυσία τοῦ κηροῦ τὸν ὁποῖον προσφέρομεν πρὸς τὸν Θεὸν καὶ τοὺς 'Αγίους Του προσφέρεται ἀτόπως, ἀσὰν νὰ ἐπρόχειτο νὰ ἐξαπατήσωμεν αὐτούς. 'Εὰν ἐνεπνεόμεθα ἀπὸ άγνὰς ἰδέας εὐσεβείας θὰ διεμαρτυρόμεθα ἀσφαλῶς κατὰ τῆς χρήσεως κιθόἡλων καὶ χημικῶν ὑλῶν αἱ ὁποῖαι βεβαίως δὲν πρέπει νὰ ἔχουν σχέσιν μὲ τὸ ὕψος καὶ τὸ μεγαλεῖον τοῦ τόπου, τοῦ χρόνου καὶ τὸ εἶδος τῆς πρὸς τὸν Θεὸν λατρείας.

Εἴνε πολὺ χαρακτηριστική καὶ πολὺ διδακτική μία εἰκὼν ἐκ τῆς ᾿Αρχαίας Μυθολογίας τῶν προγόνων μας, καὶ εἴνε ἐπίκαιρον νὰ τὴν μεταφέρωμεν ἐνταῦθα, διότι ἔχει μεγάλην σχέσιν μὲ τὴν προκειμένην μελέτην μας:—Μίνως, δ δασιλεὺς τῆς Κρήτης, ὑπεσχέθη κάποτε νὰ προσφέρη εἰς τὸν Ποσειδῶνα ὡς θυσίαν ὅ,τι ἐκ τῆς θαλάσσης θὰ ἀνεφαίνετο κατὰ τὴν στιγμὴν ποὺ ἔκαμνε τὸ τάξιμον. Ένας ὡραῖος ταῦρος ἀνέδυ ἀπὸ τῆς θαλάσσης κατὰ τὴν ὥραν ἐκείνην. 'Ο Μίνως, ἰδὼν τοῦ ταύρου τὸ κάλλος καὶ τὸ μέγεθος καὶ τὴν παραστατικότητα, τὸν μὲν ταῦρον ἐκεῖνον ἔστειλεν εἰς τοὺς σταύλους του ἄλλον δὲ ἀντ' ἐκείνου, ἰσχνότερον ταῦρον, ἐθυσίασεν εἰς τὸν Ποσειδῶνα. 'Αλλ' ὁ Ποσειδῶν ὀργισθεὶς ἔκαμε τὸν ταῦρον ἄγριον καὶ ἄχρηστον. "Ο,τι ἔκαμεν ἄπαξ ὁ Μίνως κάμνουν σήμερον οἱ ἄνθρωποι πολλάκις.

'Ασφαλῶς ὅμως δὲν άρμόζει εἰς τὸν Χριστιανὸν νὰ προσφέρη εἰς τὸν Θεὸν ὀλίγον κηρόν, ὀλίγον ἔλαιον, ὀλίγον θυμίαμα καὶ ἐκεῖνα κίβδηλα, χάριν κακῶς ἐννουμένης ἐλαχιστης καὶ ἀσημάντου οἰκονομίας. Εἰνε προτιμότερον νὰ προσφέρη κανεὶς ὀλιγώτερα πράγματα, ἀλλὰ καθαρὰ καὶ ἄδολα, κατὰ τὰ ἀνέκαθεν ἐπικρατοῦντα ἐν τῆ Ἐκκλησία μας, παρὰ νὰ προσφέρη ὑλικὰ κατωτέρας προελεύσεως καὶ κίβδηλα. Αὐτὸ ἄλλως τε ἀπαιτεῖ καὶ ἡ στοιχειώδης δικαιοσύνη καὶ ὁ κοινοῦς νοῦς. 'Ολιγώτερα εἰς ποσότητα, ἀλλὰ ἀγνὰ εἰς ποιότητα.

Г. П.

Εἰς τὸ περικάλυμμα τοῦ Περιοδικοῦ, πλησίον τῆς διευθύνσεώς σας, εἶνε σημειωμένη ἡ ἡμερομηνία καθ' ἡν λήγει ἡ συνδρομή σας. Θερμῶς παρακαλεῖσθε ὅπως φροντίσητε νὰ ἀνανεώσητε τὴν συνδρομήν σας, προτοῦ αὕτη λήξη, διότι μετὰ τὴν πάροδον τῆς χρονολογίας αὐτῆς ἡ ἀποστολὴ τοῦ περιοδικοῦ διακόπτεται αὐτομάτως καὶ ἀνεξαιρέτως δι' ὅλους, ὑπὸ τοῦ Τμήματος τῆς Διεκπεραιώσεως.

( Έκ τοῦ Γραφείου)

## ΑΡΘΡΟΠΑΡΑΓΡΑΦΟΙ

#### ΠΑΡΑΔΟΣΕΙΣ

ΑΙ ΚΑΤΑ διαφόρους καιρούς καὶ εἰς διαφόρους συγκεντρώσεις γινόμεναι ἐμφανίσεις τῶν ὁμογενῶν νέων καὶ νεανίδων μας είνε πραγματικώς πολύτιμοι έπιδείξεις τοῦ καλλιτεχνικοῦ θησαυροῦ τῶν μερῶν μας. Εἶνε όντως μοναδικόν γεγονός πού έχει την άξίαν του, σύν τοῖς ἄλλοις, καὶ ἀπὸ τῆς ἀπόψεως τῆς ἐπιδείξεως τοῦ ἀνεκτιμήτου καλλιτεχνικοῦ θησαυροῦ τοῦ λαοῦ μας είς ύμνωδίας, είς ένδυμασίας, είς μουσικήν, είς κινήσεις. Ο τοπικός θησαυρός μας είνε ἀπὸ πάσης πλευρᾶς άνυπέρβλητος. 'Ονειρώδες τὸ θέαμα τῶν ὁμογενῶν νεανίδων με τὰς ἀθανάτους στολάς, τὰς ὁποίας συμπληρώνουν τὰ χρυσοκεντημένα καλύμματα τῶν κεφαλῶν των. Ο πλούτος των ένδυμασιών των με τὰ ἀναρίθμητα φλωριά των, οί ἀπαράμιλλοι συνδυασμοί τῶν χρωμάτων μὲ τὰ λεπτότατα κεντήματα, δεικνύουν τὸν μέγαν τοπικὸν θησαυρόν ὁ ὁποῖος ὑπενθυμίζει ἱστορίαν ὁλόκληρον. Ομολογουμένως είνε πολύ χαρακτηριστική, άλλά καί πολύ διδακτική ή έμφάνισις τῶν νεανίδων μας εἰς διαφόρους κοινοτικάς συγκεντρώσεις με τάς τοπικάς των ή νησιωτικάς των ἐνδυμασίας, τὰς ὁποίας θαυμάζουν ὅλοι όσοι έχουν άνεπτυγμένον τὸ καλλιτεχνικόν των αί-

#### - 4 -

#### ΜΙΑ ΑΠΑΡΑΙΤΗΤΟΣ ΕΠΕΞΗΓΗΣΙΣ

Η ΑΞΙΑ μιᾶς ώραίας καὶ θαυμασίας εἰκόνος ἀσφαλῶς μειώνεται ἐὰν δὲν εὐρίσκεται μέσα εἰς τὸ ἀνάλογον πλαίσιόν της. Αὐτὸ θὰ ἔπρεπε νὰ τὸ ἔχουν πάντοτε ὑπ' όψει όλοι οί κοινοτικοί παράγοντες, οί ἐκκλησιαστικοί καὶ σχολικοὶ Ἐπίτροποι καί, γενικῶς, ὅλα τὰ ἄτομα καὶ οἱ λαοί, ἐὰν θέλουν νὰ προοδεύσουν. Εἰς τὰ κοινοτικά ώς καὶ ἐκκλησιαστικά, πρὸ παντός, ἱδρύματα δὲν πρέπει νὰ σχηματίζηται ἡ ἐντύπωσις εἰκόνων ὡραίων είς πλαίσια ἀσυμβίβαστα πολλάκις μὲ τὸν προορισμόν και την κατεύθυνσίν των. Είς την όλην έμφάνισίν των θὰ ἔπρεπε νὰ παρατηρῆται μία σειρὰ ἀνάλογος πρός τὸν ὕψιστον σκοπόν, τὸν ὁποῖον ἐπιδιώκει ἡ 'Αγία Ἐκκλησία μας, ή 'Οποία δὲν εἶνε θεσμός πρόσκαιρος καὶ κοσμικός ἀλλὰ Θεῖος καὶ Ἱερός. Ἡ ἀπόκλισις ἀπὸ τῆς σκέψεως αὐτῆς θὰ ὁδηγήση ὡρισμένως εἰς άποτελέσματα λυπηρά ἀπὸ πάσης ἀπόψεως ἔχομεν δὲ πολλά πρόχειρα παραδείγματα μέχρι ποίου βαθμοῦ έστενοχώρησε τὴν Διοικοῦσαν Ἐκκλησίαν μας καὶ μέχρι ποίου σημείου ἔφθασεν ή ἀπὸ τοῦ κανόνος τούτου ἀπομάκρυνσις. Προκειμένου ὅθεν περὶ ζητημάτων θείων καὶ ἱερῶν ἐπιθυμοῦμεν μίαν ἀκόμη φορὰν νὰ ἀναγράψωμεν καὶ ἀπὸ τῆς στήλης ταύτης ἐκεῖνο τὸ ὁποῖον όλοι ἴσως θὰ γνωρίζουν τὸ: «πάντα εὐσχημόνως καὶ κατά τάξιν γενέσθω».

#### Η ΠΡΟΣΤΑΣΙΑ ΤΗΣ ΜΗΤΡΟΤΗΤΟΣ

**Γ**Κ ΤΗΣ δευτέρας ἐκδόσεως τοῦ ὑπὸ τοῦ PIETRO COR-SI ἐκδοθέντος ἔργου «ἡ Προστασία τῆς Μητρότητος καὶ τῆς Νηπιακῆς Ἡλικίας» πληροφορούμεθα λεπτομερώς περί της έντατικής έργασίας, ή όποία γίνεται, κατά τὰ τελευταῖα ἔτη, ἐν Ἰταλία ἐπὶ τοῦ σημείου της αναπτύξεως της ίδέας ότι ή οἰκογένεια ώς ἕνα τῶν πρώτων της σπουδαίων σκοπῶν ἔχει καὶ ὀφείλει νὰ ἔχη καὶ τὴν διαιώνισιν τῆς ζωῆς, Ἐνῷ εἰς τὰ γύρω κράτη ἐμειώθη τελευταίως τὸ αἴσθημα τῆς μητρότητος είς τὰς γυναῖκας καὶ τοῦ τῆς πατρότητος είς τοὺς άνδρας, καί, συνεπώς, ἐμειώθη, ઉεβαίως, καὶ ἡ συναίσθησις τοῦ καθήκοντος τῆς προστασίας τῆς νηπιακῆς, ήλικίας, εἰς τὴν χώραν τῶν Ρωμαίων μία μεγάλη ἐνέργεια καὶ προπαγάνδα καταβάλλεται ἐπὶ τοῦ ζητήματος αὐτοῦ, ἀναμφισ6ητήτως. Τὸ διεξοδικὸν τοῦτο 6ι6λίον σημειώνει ότι 1,658,432 πρόσωπα έβοηθήθησαν ήθικῶς καὶ διεφωτίσθησαν καταλλήλως κατά τὸ τελευταίον έτος είς τὸ ζήτημα τοῦτο. Ἡ ἀνάπτυξις τοῦ αἰσθήματος της μητρότητος όχι μόνον είνε σύμφωνος πρός τήν διδασκαλίαν τῆς 'Αγίας Γραφῆς, ἀλλὰ δύναται νὰ συμβάλλη καὶ εἰς τὸν δεσμὸν τῶν μελῶν τῆς οἰκογενείας καὶ νὰ καθιστά τὸν οἶκον εὐτυχισμένον. Τὸ 6λέπομεν αὐτὸ εἰς πολλὰς σημερινὰς περιπτώσεις καὶ δὲν είνε ἀνάγκη νὰ ἐπεκταθώμεν ἐπὶ τοῦ σημείου αὐτοῦ ἀπὸ τῆς στήλης ταύτης, ἐφ' ὅσον μάλιστα καὶ ἄλλοτε, διὰ μακρών, ἐν ἰδιαιτέρα μελέτη, ἐθίξαμεν τὸ θέμα

#### - 4-

#### ΟΡΕΙΒΑΣΙΑ

ΝΑΜΦΙΒΟΛΩΣ είνε πολλά τὰ καλά τῆς ὀρειβασίας όπως γενικώς ανομολογείται τελευταίως. ή ανάβασις πρός τὰ ύψηλὰ καὶ ώραῖα βουνὰ εἶνε μία προσπάθεια ἀπολαύσεως τῶν ψυχικῶν καὶ φυσικῶν πλεονεκτημάτων πού παρέχει είς τον άνθρωπον ή όλόχαρος φύσις. Αἱ ὑψηλαὶ καὶ ἀπόκρημνοι κορυφαὶ μὲ τὸν εὐρύτατον καὶ ἀναπεπταμένον ὁρίζοντα, μὲ τὸν ἀμόλυντον καὶ ὑγιεινὸν ἀέρα, δίδουν εἰς τὸν καταπεπονημένον ὁδοιπόρον τῆς ζωῆς νέας πάντοτε κατευθύνσεις καὶ νέας πάντοτε πολυτίμους εὐκαιρίας. Ἡ ἀναρρίχησις εἰς τὰ 6ουνὰ τόσον ένωρὶς κατά τὸ θέρος ὅσον καὶ κατά τὸν χειμῶνα άκόμη, είνε έξαιρετικώς ἀποδοτική καὶ εὐχάριστος. 'Από την γραφικήν κορυφήν ένος έλκυστικοῦ βουνοῦ, δ άνθρωπος είνε ἀδύνατον νὰ μὴ συγκινηθῆ πρὸ μιᾶς ἐξαισίας ἀνατολής ή πρό μιᾶς μαγικής δύσεως τοῦ ήλίου καὶ νὰ μὴ θαυμάση τὸ μεγαλεῖον καὶ τὴν δόξαν τοῦ Μεγάλου Θεοῦ μας, ὁ 'Οποῖος ἐστόλισε τὴν πλάσιν μὲ τὰ ὡραιότερα τῶν κοσμημάτων Του χάριν τοῦ ἀνθρώπου τὸν ὁποῖον καὶ κατέστησε «βασιλέα τῆς κτίσεως». Είνε εὐτύχημα ὅτι κατὰ τὰ τελευταῖα ἔτη ἐδόθη, τόσον έν Εὐρώπη ὅσον καὶ ἐνταῦθα, μεγάλη ἄθησις διὰ τὴν άγάπην πρός τὸ δουνὸν καὶ τὸ ὕπαιθρον. Νέοι ἄλκιμοι και άνδρες προηγμένοι είς ήλικίαν τρέχουν σήμερον πρός τὰ ὑψώματα καὶ τοὺς λόφους, ἰδιαίτεραι δὲ όργανώσεις ἐγένοντο τελευταίως διὰ τὴν ἐνίσχυσιν τῆς ίδέας αὐτῆς. Η άγνη ὀρειβατική ἀγάπη πρὸς τὸ δου. νόν, ἀσφαλῶς είνε ἕνας ἀπὸ τούς εὐγενεστέρους σκοπούς καὶ ἕν ἀπὸ τὰ εὐγενέστερα πειράματα καὶ είνε πολύ έξυπηρετική τοῦ ἀνθρώπου τῆς σημερινῆς κοινωνίας τοῦ θορύβου καὶ τῶν μεγαλουπόλεων.

#### Η ΠΡΟΠΑΡΑΣΚΕΥΑΣΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΙΚΗ ΣΧΟΛΗ ΜΑΣ

#### ΕΝ ΕΤΟΣ ΑΠΑΡΑΜΙΛΛΟΥ ΕΡΓΑΣΙΑΣ

'Ο εἰσηγητὴς φοιτητὴς κ. Ι. Χόνδοος, μετὰ τὸν κ. Μιχαηλίδην, προσεκάλεσε τὸν συμφοιτητήν του κ. Ἐμμανουὴλ Βουγιούκαν καὶ εἶπεν εἰς τὸ ἀκροατήριον:

'Ο Κος 'Εμμανουήλ Βουγιούχας θὰ μᾶς ἀναπτύξη τώρα θέμα καθαρῶς θεολογιχὸν καὶ μάλιστα εν ἀπὸ τὰ σπουδαιότερα, δηλαδή τὸ γεγονὸς τῆς 'Αναστάσεως τοῦ Κυρίου ἡμῶν 'Ιησοῦ Χρστοῦ.

#### Σεβαστοί μου ἀκροαταί,

Μὲ τὴν μικρὰν αὐτὴν ὁμιλίαν μου ἔχω σκοπὸν νὰ πραγματευθῶ μερικὰ σημεῖα τοῦ μεγίστου θαύματος, τοῦ γεγονότος δηλ. τῆς 'Αναστάσεως τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ. Συνάμα δὲ θὰ προσπαθήσω νὰ δείξω μερικὰς μεταβολὰς ποὺ ἐπῆλθον εἰς τὴν ἀνθρωπότητα ὡς ἀποτέλεσμα τῆς 'Αναστάσεως τοῦ 'Ιησοῦ Χριστοῦ.

"Όλοι γνωρίζομεν ὅτι διδασκαλία τοῦ Χριστιανισμοῦ καὶ ἀλήθεια μεγάλη εἶναι ὅτι ὁ σταυρωθεὶς Ἰησοῦς Χριστὸς ἀνέστη ἐκ νεκρῶν σωματικῶς. Εἰς τὸν Θωμᾶν ὅστις δὲν ἐπίστευεν, ὅτι ὁ Ἰησοῦς ἀνέστη, παρήγγειλεν ὁ ἀναστὰς Ἰησοῦς νὰ βάλη τὸν δάκτυλόν του εἰς τὰ τραυματισμένα ἀπὸ τὰ καρφιὰ χέρια του καὶ εἰς τὴν λογχισμένην πλευράν του.

Τὸ θεῖον αὐτὸ γεγονὸς τῆς 'Αναστάσεως τοῦ Χριστοῦ εἶνε ἰκανοποίησις διὰ τὸν χριστιανόν. "Οσον καὶ ἄν φαίνεται εἰς τὸν πιστὸν ὅτι ἡ ψυχή του εἶνε ἀθάνατος, αἰσθάνεται ὅτι εἶνε σὰν νὰ ἀπομένη μετὰ θάνατον διὰ τὴν αἰωνιότητα μισὸς ἄνθρωπος ἐὰν τὸ σῶμά του διαλύεται καὶ χάνεται διὰ παντός. Ἡ ἀνάστασις καὶ τοῦ σώματος τοῦ ἀνθρώπου, ὅπως ἡ ἀνάστασις τοῦ ἀνθρωπίνου σώματος τοῦ Χριστοῦ, δίνει εἰς τὸν ἄνθρωπον τὴν γλυκύτητα τῆς ϐεβαιότητος ὅτι μένει ἀθάνατος ὁλόκληρος ἡ ὕπαρξίς του.

Σήμερον ὑπάρχουν ἀκόμη, ὅπως καὶ πάντοτε, ὑλισταί, σαρκικοὶ ἄνθρωποι, οἱ ὁποῖοι δὲν πιστεύουν ὅτι ἔχομεν ἀθάνατον ὕπαρξιν, ὅτι θὰ ἔχωμεν συνέχειαν τοῦ παρόντος βίου, καὶ ζητοῦν ἀποδείξεις. 'Αλλὰ εἶνε δύσκολον, σχεδὸν ἀδύνατον, νὰ δώση ἀποδείξεις κανεὶς διὰ ὑπερφυσικὰ γεγονότα καὶ μάλιστα διὰ πραγματικότητας ποὺ ἀνήκουν εἰς τὴν ἄλλην ζωήν.

'Εὰν κανεὶς μὲ ἐρωτοῦσε διατὶ πιστεύω εἰς τὴν 'Ανάστασιν τῶν σωμάτων θὰ ἀνέφερον εἰς αὐτὸν τὰς μαρτυρίας τῆς Κ. Διαθήκης διὰ τὴν 'Ανάστασιν τοῦ Χριστοῦ καὶ ἐὰν δὲν ἱκανοποιεῖτο μὲ αὐτὰς θὰ τοῦ ἔλεγα ὅτι δὲν γνωρίζω τί ἄλλο νὰ κάνω. Μήπως κανεὶς λέγων ὅτι δὲν πιστεύει εἶναι εὐκολώτερον νὰ ἀποδείξη μὲ πρακτικὰ καὶ ἀναμφισβήτητα ἐπιχειρήματα τοὺς λόγους τῆς ἀπιστίας του; 'Η ἀπιστία πρὸς τὴν ἀνάστασιν τοῦ σώματος δημιουργεῖ περισσότερα προβλήματα παρ' ὅσα νομίζει κανείς, καὶ παρ' ὅσα προβάλλονται διὰ τὴν πίστιν εἰς τὴν ἀνάστασιν τοῦ σώματος.

Μολοντοῦτο ὅμως θὰ ἀναφέρω ἐδῶ ἕνα-δυὸ ἐπιχειρήματα τὰ ὁποῖα εἶνε πολὺ ἰσχυρὰ διὰ κάθε καλῆς πίστεως συζητητήν.

Εἰς τὴν ἱστορίαν τῆς ἀνθρωπότητος ὁσάκις ἐπῆλθε κἄποια μεταβολὴ δρόμου τῆς ἀνθρωπίνης σκέψεως καὶ τοῦ χαρακτῆρος τῶν ἀτόμων, ἐνεφανίζετο εἰς τὴν μέσην μιὰ μεγάλη αἰτία ἡ ὁποία ἐπέφερε τὴν μεταβολὴν αὐτήν. Τὴν μεγίστην δὲ μεταβολὴν τὴν βλέπομεν από τὴν ἑξῆς αἰτίαν:

Τὴν 19ην Αὐγούστου τοῦ ἔτους 14 μ. Χ. εἰς τὴν Ρώμην ἀπέθνησκεν ὁ Καῖσαρ Αὔγουστος, ὁ ὁποῖος ἐθεωρεῖτο ἡ πλειὸ μεγάλη φυσιογνωμία τοῦ Ρωμαϊκοῦ κράτους καὶ τοῦ τότε κόσμου. ᾿Αλλὰ ποῖος ἠμποροῦσε νὰ προμαντεύση ὅτι ὁ θάνατος τοῦ μεγάλου τούτου ἀνδρὸς καὶ Ρωμαίου αὐτοκράτορος θὰ ἐχρονολογεῖτο ὅχι ὡς 753 ἀπὸ κτίσεως Ρώμης, ὅπως ἐγένετο πρότερον, ἀλλὰ ὡς 14 μ. Χ.; Ἡ μεταβολὴ αὐτὴ τῆς χρονολογίας εἶχε μεγάλην αἰτίαν, τὴν ἑξῆς;

Μία άπλη κατά τὸ φαινόμενον φυσιογνωμία, άπὸ άπλην, ταπεινήν καὶ ἄσημον οἰκογένειαν, ἕνας τὸν ὁποῖον άλλοι μέν τὸν ἀπεκάλουν ραββί, διδάσκαλον, καὶ άλλοι τὸν ἐφαντάζοντο ὡς ἐπικίνδυνον ὀνειροπόλον, παρουσιάσθη είς τὴν Παλαιστίνην ὡς ἀναμορφωτὴς τοῦ άνθρωπίνου γένους. Ωνομάζετο Ίησοῦς. Διὰ τὸ ἔργόν του δὲ αὐτὸ κατεδικάσθη εἰς θάνατον καὶ ἐσταυρώθη μεταξύ κακούργων ώς κακούργος. 'Αλλ' αὐτὸς ὁ 'Ιησοῦς ὁ σταυρωθεὶς μεταβάλλει τὸν δρόμον τῆς σκέψεως τῶν ἀνθρώπων καὶ ὄχι μόνον τῶν συμπατριωτῶν του, άλλ' όλου τοῦ τότε γνωστοῦ κόσμου καὶ τῆς διανοουμένης Έλληνικης φυλης. ή ἄφθαστος προσωπικότης του μεταβάλλει τὴν χρονολογίαν τῆς κοσμοκράτορος Ρωμαϊκής αὐτοκρατορίας καὶ ἐπιβάλλει εἰς αὐτοκράτορας καὶ ἰσχυροὺς τῆς γῆς νὰ χρονολογοῦν τὴν ίστορίαν τῶν μεγάλων ἀνθρωπίνων πράξεων ἀπὸ τὴν ήμέραν κατά τὴν ὁποίαν ἐγεννήθη αὐτὸς ὁ ἄσημος χωρικός τῆς Γαλιλαίας, ὁ ἴδιος αὐτὸς ὁ σταυρωθεὶς Ίησούς. Είναι τυχαΐα γεγονότα αί μεταβολαί αὐταί; Είς τὰ τόσον ἐκπληκτικὰ αὐτὰ γεγονότα ἀσφαλῶς ὑπάρχει κάποια θαυματουργός αίτία. Καὶ ἡ αίτία αὐτή, πιστεύομεν, ὅπως καὶ ὅλος ὁ χριστιανικὸς κόσμος, ὅτι εἶναι ή 'Ανάστασις τοῦ σταυρωθέντος καὶ ἀποθανόντος 'Ιησοῦ.

"Οποιος μελετά τὴν ἱστορίαν δὲν δύναται νὰ παραδλέψη αὐτὸ τὸ γεγονός, τὸ σπουδαιότερον τῶν γεγονότων, ἀλλὰ καὶ ἄλλα ὡς τὸ ἑξῆς.

Μᾶς ἐκπλήττει ἡ ὡραιότης καὶ ἡ δόξα τῆς ἀρχαίας Ἑλλάδος, ὅπως καὶ ἡ δύναμις τῆς Ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας. ᾿Ακούομεν καὶ θαυμάζομεν τὸν Σωκράτην. Καθήμενοι ἐπὶ τῶν μαρμαρίνων θέσεων τῶν ἀρχαίων θεάτρων βλέπομεν καὶ θαυμάζομεν τὰ λαμπρὰ ἔργα τοῦ Αἰσχύλου, Σοφοκλέους καὶ Εὐριπίδου. Εἰς τὴν Ρώμην ἀκούομεν τοὺς ἐνδόξους Ρωμαίους ποιητάς, τὸν Βιργίλιον καὶ 'Οράτιον. Περνοῦν τὰ χρόνια καὶ φθάνομεν εἰς τὴν ἱστορίαν τοῦ Μεσαίωνος. Προσπαθοῦμεν νὰ εὔρωμεν τὴν πηγὴν τῆς ἱδρύσεως τῆς Χριστιανικῆς 'Εκκλησίας, 'Αρχίζομεν καὶ φιλοσοφοῦμεν εἰς τὴν τοῦ εἰδωλολατρικοῦ κόσμου μεταστροφὴν εἰς Χριστόν. Έχο

μεν πλέον νὰ κάμωμεν μὲ γεγονότα τὰ ὁποῖα χρονο-

λογούνται ώς, πρό Χριστού καὶ μετά Χριστόν.

¿Εμβαθύνομεν εἰς τὰ γεγονότα τῆς ζωῆς καὶ τοῦ θανάτου τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. Παρουσιάσθη ὡς διδάσκαλος, ὡς προφήτης ἐμπνευσμένος. Ὁ λαὸς τὸν ἡκολούθησεν, ἀλλ' ὕστερα αὐτὸς ὁ ἴδιος ὁ λαὸς τὸν ἐγκατέλειψε, τὸν ἐβασάνισε καὶ τὸν ἐσταύρωσε. Εἶχεν ἀποκτήσει μερικοὺς μαθητὰς ἀλλὰ καὶ αὐτοὶ τὸν ἐγκατέλειψαν. Μόνον μερικαὶ γυναῖκες ἔμειναν πισταὶ εἰς Αὐτόν. Αὐταὶ εἶναι αἱ κύριαι γραμμαὶ τῆς ἱστορίας τοῦ Ἰησοῦ τοῦ Ναζωραίου.

Τὸ λογικόν μας μᾶς ἐπιβάλλει νὰ πιστεύσωμεν ὅτι ἐὰν ὁ Ἰησοῦς ἔμενεν εἰς τὸν τάφον, τὰ λόγια Του, καὶ τὸ ἔργον Του θὰ ἐτελείωνον μαζὸ μὲ τὸν θάνατόν Του.

'Αλλὰ δὲν ἐτελείωσαν αὐτά.

Έκεῖ εἰς τοὺς λόφους τῆς Γαλιλαίας τὴν τρίτην ἡμέραν ἀπὸ τὸν θάνατον τοῦ Ἰησοῦ, ἤρχισε νὰ ροδίζη
μία χαραυγὴ ἡ ὁποία ὀλίγον κατ' ὀλίγον διασκορπίζει
τὸ σκοτάδι τὸ ὁποῖον ἐσκέπαζε τὸν ἀρχαῖον κόσμον.
Ἡ ᾿Ανάστασις τοῦ Κυρίου ἔφερε τὴν μεταβολὴν αὐτήν.
Μόνον ἔτσι ἠμπορεῖ νὰ ἐξηγηθῆ ἡ ὕπαρξις τοῦ Χριστιανισμοῦ.

'Η 'Ανάστασις τοῦ Χριστοῦ ἀνύψωσε τὴν ἐλπίδα τῶν ὁπαδῶν Του. 'Όταν ὁ Χριστὸς ἀπέθανεν, οἱ ἀποκαρδιωμένοι μαθηταί Του, ἐκφράζοντες τὴν ἀπογοήτευσίν των, εἶπον . . . «'Ημεῖς ἤλπίζομεν ὅτι αὐτὸς εἴναι ὁ μέλ-

λων να έλευθερώση τον 'Ισραήλ.»

Μὰ ὅταν ἔμαθαν ὅτι ἀνέστη ὁ Κύριος καὶ ὅταν ἐνεφανίσθη ἔμπροσθέν των, ἡ μετατροπὴ ἢτο σχεδὸν ἀπιστευτος. Ὅταν τὸν ἠκολούθουν ζῶντα εἶχαν κάποιαν ἐλπίδα, ἡ ὁποία ἐνεκρώθη μὲ τὸν θάνατόν Του. ᾿Αλλὰ τώρα ἡ ἐλπὶς ἐζωντάνευσε, ἐγιγαντώθη, ἔγινε βεβαιότης. Πῶς θὰ ἐξηγήσωμεν τοὺς λόγους τοῦ Πέτρου τοὺς ὁποίους ἀνέφερε κατόπιν, λόγους γεμάτους χαράν: «Εὐλογητὸς ὁ Θεὸς καὶ Πατὴρ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὅστις κατὰ τὸ πολὺ ἔλεος Αὐτοῦ ἀνεγέννησεν ἡμᾶς εἰς ἐλπίδα ζῶσαν διὰ τῆς ᾿Αναστάσεως τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐκ νεκρῶν!»

Πῶς θὰ ἐξηγηθῆ ἡ μεταστροφὴ αὕτη τοῦ Πέτρου; Τρεῖς φορὰς ἠρνήθη τὸν Χριστὸν κατὰ τὴν σύλληψίν του, λέγων:«Δὲν γνωρίζω τὸν ἄνθρωπον.» Μετὰ ἔξ εβδομάδας ὅμως, ἐνώπιον τοῦ ἰδίου δικαστικοῦ συμβουλίου τὸ ὁποῖον κατεδίκασεν εἰς θάνατον τὸν Ἰησοῦν, ἐφώναξε μὲ ἰσχυρὰν φωνὴν ὁ Πέτρος: «Σεῖς τὸν ἐσταυρώσα-

τε άλλὰ ὁ Θεὸς τὸν ἀνέστησεν.»

Πῶς θὰ ἐξηγηθῇ ἡ ἀλλαγὴ τῆς χρονολογίας, ἐὰν ἡ αἰτία δὲν ἢτο ἡ ἰσχυροτέρα ἡ ὁποία ὑπῆρξε ποτέ; Μήπως ἡ Χριστιανικὴ Ἐκκλησία τῆς ὁποίας ἡ ὕπαρξις εἰς τοὺς διωγμοὺς ἐπροστατεύθη ἀπὸ τὸν Θεόν, εἶναι τυχαῖον γεγονός; Ἡ μεταβολὴ τοῦ Παύλου ἀπὸ τρομεροῦ διώκτου τοῦ Χριστιανισμοῦ εἰς θερμὸν ὑποστηρικτὴν αὐτοῦ; μὴ καὶ αὐτὸ ἦτο τυχαῖον γεγονός; Ἡ ᾿Ανάστασις τοῦ Χριστοῦ ἦτο ἡ αἰτία ἡ παντοδύναμος, ἡ ὁποία ἔφερεν αὐτὰς τὰς μεταβολάς.

Μόνον τὸ χέρι τοῦ Θεοῦ ἠμποροῦσε νὰ ᠖γάλη τὸν κόσμον ἀπὸ τὸ μαῦρο καὶ σκοτεινὸ σπήλαιον τῆς διαφθορᾶς καὶ ἀδιαφορίας. Αὐτὸ τὸ ἔκαμεν ὁ Θεὸς μὲ τὴν

έκ νεκρών 'Ανάστασιν τοῦ Υίοῦ Του.

Αὐταὶ εἴναι μόνον μερικαὶ μεταβολαὶ ἀπὸ τὰς ἀμετρήτους τῶν ὁποίων ἡ βάσις εἴναι ἡ ᾿Ανάστασις τοῦ Χριστοῦ. Δὲν ἡμποροῦν νὰ ἐννοηθοῦν αὶ μεταβολαὶ αὐταὶ ἐὰν δὲν παραδεχθῶμεν τὴν ᾿Ανάστασιν τοῦ Ἰησοῦ

ώς ἀδιαφιλινείκητον γεγονός. Αὐτὸς ἐνίκησε τὸν θάνατόν Του καὶ θὰ νικήση τὸν ἱδικόν μας θάνατον, ἀρκεῖ μόνον νὰ πιστεύσωμεν εἰς Αὐτὸν καὶ παραδεχθῶμεν τὴν ᾿Ανάστασίν Του ὡς Κοσμοσωτήριον γεγονός.

Μετὰ τὸν κ. Ἐμμανουὴλ Βουγιούκαν, ὁ Εἰσηγητὴς φοιτητὴς κ. Ἰωάν. Χόνδρος προσεκάλεσε τὸν ἑπόμενον ὁμιλητήν.

Ο επόμενος όμιλητης είναι ό κ. Θεοτόκης Παπας, ό όποιος θὰ μᾶς ἀναπτύξη περί τοῦ πῶς νὰ χρησιμοποιηται ή Νέα μας Γενεὰ ὑπὸ τῆς 'Ομογενείας καὶ φυσικὰ τῶν Κοινοτήτων, ἀφ' οὖ ἀποφοιτὰ ἀπὸ τὰ Κοινοτικά μας

#### «Η ΣΧΟΛΗ ΚΑΙ Ο ΚΑΤΑΡΤΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΓΕΝΕΑΣ»

'Επὶ τῆ εὐκαιρία τῆς ὡραίας αὐτῆς 'Εορτῆς τῶν 'Εξετάσεων τῆς Προπαρασκευαστικῆς Θεολογικῆς Σχολῆς μας θεωρῶ καλὸν νὰ ἀναπτύξω μερικὰς σκέψεις μου τὰς ὁποίας ἔκαμα κατὰ τὸ διάστημα τοῦ Σχολικοῦ "Ετους.

'Επειδή ἔχω ἐργασθῆ μεταξὸ τῶν 'Αμερικανικῶν Προσκοπικῶν Σωμάτων, κατέγινα μὲ μελέτην βιβλίων καὶ ἀτομικῶν παρατηρήσεων εἰς τὴν πρακτικὴν ψυχο-

λογίαν τῶν παίδων καὶ τῶν νέων.

Εἶμαι τῆς γνώμης ὅτι τὰ παιδιὰ καὶ οἱ νέοι ὁποιασδήποτε φυλῆς εἶναι ὅλα τὰ ἴδια. Εἶναι ὅλα πλάσματα τοῦ Δημιουργοῦ Θεοῦ, ὁ 'Οποῖος τὰ ἐπροίκισε μὲ τὰ ἴδια ἀγαθά Του. 'Επομένως ἕνας ἄνθρωπος ποὺ εἰργάσθη μὲ 'Αμερικανόπουλα γνωρίζει τί εἶναι καὶ τὰ 'Ελληνόπουλα ἤ τὰ Γερμανόπουλα καὶ τὰ 'Ιταλόπουλα.

Λοιπὸν κατὰ τὰς διαφόρους ἐπισκέψεις τῆς Σχολῆς μας εἰς τὰς Ἑλληνικὰς Κοινότητας συνεζήτησα μὲ τὴν νεολαίαν. "Ελαβα τὴν εὐκαιρίαν νὰ ψυχολογήσω τὰς διαθέσεις της.

'Απὸ τὰς παρατηρήσεις μου αὐτὰς μοῦ προέκυψεν, ὅτι τὰ 'Ελληνόπουλα ὅταν ἀποφοιτήσουν ἀπὸ τὰ Κοινοτικὰ 'Ελληνικὰ Σχολεῖά μας, ἀρχίζουν νὰ αἰσθάνωνται πλέον καλὰ τὰς ὑποχρεώσεις των.

'Αρχίζουν νὰ ἐννοοῦν ὅτι ἡ Κοινοτικὴ 'Οργάνωσις λαμβάνει τὴν δύναμίν της ἀπὸ τὴν καλὴν διάθεσιν καὶ τὴν συνεργασίαν τῶν μελῶν της, καὶ ὅτι καὶ αὐτοὶ εἶναι μέλη της καὶ πρέπει νὰ βοηθοῦν.

'Επίσης ἀρχίζουν νὰ ἐννοοῦν καλύτερον τοὺς δεσμοὺς τῆς οἰκογενείας καὶ νὰ θεωροῦν τὸ 'Ελληνικὸν Σχολεῖον καί τὴν Ἐκκλησίαν μας ὡς ἱερὰ πράγματα.

Ή συνείδησις τῆς κοινωνικότητος αὐξάνει μέσα τους. 'Αρχίζουν νὰ ἀποκτοῦν ἐνθουσιασμόν. Τὸ πνεῦμα τῆς ὀργανώσεως καί τῆς συνεργασίας δύναται νὰ ἀναπτυχθῆ πολὺ καλὰ μεταξύ των, διότι ἀρχίζουν νὰ σκέπτωνται σοβαρώτερον διὰ κάθε ζήτημα ὅσον καὶ ἄν δὲν βλέπουν αὐτὸ οἱ ἄλλοι. Χρειάζεται μόνον νὰ τακτοποιηθοῦν αἱ σκέψεις των αὐταὶ καὶ νὰ χρησιμοποιηθοῦν κατάλληλα διὰ νὰ μὴ μαρανθοῦν, ἀλλὰ νὰ γίνουν πολύτιμοι εἰς τὴν 'Ορθόδοξον 'Ελληνικὴν ὁμογένειαν.

Οί περισσότεροι 'Ελληνόπαιδες ζητοῦν τὴν συνδρομὴν τῶν γονέων των καὶ τῶν μεγαλυτέρων των διὰ νὰ δργανωθοῦν καὶ αὐτοί. Θέλουν νὰ ἔχουν ἀνεγνωρισμένην θέσιν εἰς τὰς Κοινότητάς των. Θέλουν νὰ λάδουν

μέρος μὲ τοὺς μεγάλους εἰς 'Οργανώσεις καὶ εἰς Σωματεῖα.

Οἱ νέοι κατὰ τὴν ἡλικίαν αὐτὴν εἶναι εἰς μίαν θέσιν καὶ ἡλικίαν ποὺ ἡμποροῦν νὰ λάβουν ὑψηλὰς ἀποφάσεις καὶ νὰ καταβάλουν μεγάλην προσπάθειαν, μεγαλειτέραν παρὰ εἰς οἱανδήποτε ἄλλην ἡλικίαν. Εἶναι δὲ καὶ εἰς κατάλληλον καιρὸν πρὸς ἀνάπτυξιν τοῦ θρησκευτικοῦ αἰσθήματός των.

Διὰ τὸν λόγον τοῦτον εἶναι καλὸν κατὰ τὴν ἡλικίαν αὐτὴν νὰ καλλιεργηθῃ ἡ θρησκευτικότης των καὶ νὰ κατευθυνθοῦν καλὰ οἱ πόθοι των καὶ τὸ ἐνδιαφέρον των διὰ τὰ κοινοτικά μας προβλήματα.

'Ο καλύτερος τρόπος πρός τοῦτο εἶναι ἡ ἐργασία τῶν Κατηχητικῶν Σχολείων. Νὰ λάβουν δηλαδὴ οἱ νέοι καὶ αἱ νεάνιδες ἐνδιαφέρον διὰ τὰ Κατηχητικὰ Σχολεῖα. Καὶ ὅχι μόνον νὰ εἶναι μαθηταὶ ὅλοι, ἀλλὰ μεγαλώνοντες νὰ μορφωθοῦν εἰς κάθε Κοινότητα νέοι καὶ νεάνιδες ὥστε νὰ ἀναλάβουν κατόπιν νὰ κατηχοῦν τὰ 'Ελληνόπαιδα ὡς Κατηχηταὶ αὐτοὶ Κατηχήτριαι αὐταί.

Τήν σπουδαιότητα αὐτὴν τὴν ἐξετίμησε πολὺ ἡ ᾿Αρχιεπισκοπή μας. Διὰ τοῦτο κατὰ τὴν ἵδρυσιν τῆς Προπαρασκευαστικῆς Θεολογικῆς Σχολῆς μετέφερε τὰ Γραφεῖα τῶν Κατηχητικῶν Σχολείων ἀπὸ τὸ ἐν ᾿Αστόρια Κέντρον εἰς τὴν Σχολήν μας. Ἡ μεταφορὰ αὐτὴ ἔγινε διὰ νὰ ὁδηγηθοῦν οἱ σπουδασταὶ εἰς τὴν κίνησιν τῶν Κατηχητικῶν Σχολείων, νὰ σχετισθοῦν κατὰ διαφόρους τρόπους μὲ τὴν ἐργασίαν τοῦ θεσμοῦ αὐτοῦ καὶ νὰ μάθουν πῶς καταρτίζονται τὰ μαθήματα, πῶς ἐφαρμόζεται εἰς ὅλα τὰ Κατηχητικὰ Σχολεῖα τὸ ἴδιον πρόγραμμα καὶ ἡ ἰδία μέθοδος τῆς Κατηχητικῆς διδασκαλίας, καὶ νὰ καταβάλλουν προσπάθειαν διὰ τὴν καλυτέραν ἐπιτυχίαν των.

'Επίσης σὺν τῷ χρόνῳ, μὲ τὴν πρόοδον τῶν Φοιτητῶν, νὰ κατορθωθἢ ὥστε οἱ ἴδιοι οἱ φοιτηταὶ νὰ προετοιμάζουν τὴν ὕλην τῆς Κατηχητικῆς διδασκαλίας, ὑπὸ τὴν ὁδηγίαν τοῦ κ. Διευθυντοῦ τοῦ Κατηχητικοῦ Τμήματος ὁ ὁποῖος εἶναι καὶ καθηγητής των.

Ένας μαθητής τῆς Σχολῆς ταύτης καὶ ὁ ὁποῖος γνωρίζει πῶς σκέπτονται, πῶς αἰσθάνονται οἱ νέοι, θὰ περιγράψη τὰ βοηθήματα καὶ τὰ μαθήματα τῆς κατηχήσεως μὲ τρόπον τὸν ὁποῖον νὰ ἐννοήσουν οἱ νέοι.

Μὲ τὴν πεῖραν αὐτὴν ὁ φοιτητὴς αὐτὸς θὰ ὡφεληθῆ διὰ τὸ ἐφημεριακόν του ἔργον ἀργότερα, ὅταν θὰ γίνη ἱερεύς, διότι θὰ ἔχῃ προετοιμασθῆ διὰ ὀργανωτικὴν ἐργασίαν εἰς τὰ Κατηχητικά.

Μὲ αὐτὸν τὸν τρόπον οἱ σπουδασταὶ τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς θὰ ἔχουν τὴν εὐκαιρίαν καὶ αὐτοὶ νὰ καταρτισθοῦν πολὺ καλὰ εἰς τὴν ἐργασίαν αὐτὴν διὰ τὸ ἱερατικὸν μέλλον των καὶ νὰ μεταδώσουν εἰς τοὺς νέους μερικὴν ἀπὸ τὴν πνευματικὴν τροφὴν τὴν ὁποίαν σήμερον λαμβάνουν.

"Έχομεν πεποίθησιν ὅτι ἡ Ἑλληνικὴ "Ορθόδοξος νεολαία τῆς "Αμερικῆς είναι ἀξία νὰ ἀναλάθη τὸ καθῆκον τῆς κατηχήσεως. Νὰ ἀναλάθη δὲ τὸ ἔργον αὐτὸ μὲ πίστιν καὶ εἰλικρίνειαν. Νὰ αἰσθανθῆ εὐχαρίστησιν καὶ χαρὰν διότι ὑπηρετεῖ τὴν γενεάν της, ἀρκεῖ ὅλοι οἱ ὁμογενεῖς νὰ στέλλουν τὰ παιδιά των εἰς τὰ Κατηχητικὰ Σχολεῖα καὶ νὰ δείχνουν οὐσιαστικὰ τὸ ἐνδιαφέρον των διὰ τὴν πολύτιμον ἐργασίαν των.

'Αρχιμ. 'Αγγέλου Βρέττα 'Ιερ. Προϊσταμένου τῆς Κοινότητος Des Moines, Iowa.

#### ΠΕΡΙ ΥΛΙΣΤΩΝ

Πολλοὶ ἐπιπόλαιοι καὶ ἀμαθεῖς ἄνθρωποι, ὄντες πνευματικῶς φερέοικοι, καὶ ἔχοντες ἐγκεφαλικὰς παρακρούσεις ἀποφαίνονται ὡς ὁ ἄφρων τοῦ Εὐαγγελίου «ὅτι οὔκ ἐστι Θεὸς» καὶ ἀσπαζόμενοι σαπρὰς ἰδέας ὅτι δὲν ἔπλασεν ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπον, παρὰ ὁ ἄνθρωπος ἔπλασε τὸν Θεόν, διαδίδουσιν αὐτάς, ὅπως κλονίσωσι τὴν πεποίθησιν καὶ πίστιν τῶν ἀνθρώπων πρὸς τὸν Θεόν.

Ποιον σεβασμόν, ἀγάπην καὶ ἐκτίμησιν πρέπει νὰ τρέφωμεν πρὸς τοὺς ἀνθρώπους αὐτούς, τοὺς μὴ δοξάζοντας καὶ μὴ παραδεχομένους τὸν Θεόν; Πῶς νὰ ὀνομάσωμεν αὐτοὺς ἀληθεῖς ἀνθρώπους, οἴτινες πολυειδῶς καὶ πολυτρόπως ἐργάζονται ὅπως ἀνατρέψωσι τὸ οἰκοδόμημα τῆς Θεότητος; Τἱ ἀγάπην νὰ δείξωμεν πρὸς τὰ δυστυχῆ αὐτὰ πλάσματα, τὰ συκοφαντοῦντα καὶ κατασπιλώνοντα τὸ ὄνομα τοῦ Θεοῦ, τοῦ ὁποίου τὸ ὅμμα ξηραίνει ἀβύσσους; Πῶς νὰ ὀνομάσωμεν αὐτοὺς ἀνθρώπους, οἴτινες διὰ τῆς ἀθείας των ἐργάζονται πρὸς ὄνειδος τοῦ Γένους καὶ τῆς Ἐκκλησίας; Τίνα συμδολὴν εἰλικρινῆ ἢ ἐπίκαιρον συνδρομὴν καὶ παρηγορίαν ἐλπίζομεν ἀπὸ συμπολίτας ἡμῶν, οἵτινες ἀπιστοῦσι καὶ δὲν ἔχουσι συναίσθημα ἢ φρόνημα ὑψηλότερον;

Τοὺς τοιούτους πρέπει νὰ προσέχωμεν καὶ ἡ Νέμεσις δαρεῖαν τὴν πυγμήν της κατὰ τῶν κεφαλῶν των θὰ καταφέρη ὡς ἀνθρώπους ἐπικινδύνους διδάσκοντας ὅτι ὁ ἄνθρωπος δὲν διαφέρει τοῦ κτήνους, καὶ ὅτι μὲ τὰ μέσα τῆς παραγωγῆς γίνεται ἄνθρωπος.

Αἱ μωραὶ ἰδέαι τῶν ἀθέων ἢ ὑλιστῶν ὅτι δὲν ὑπάρχει Θεός, εἶναι ἀναπόδεικτοι, ψευδεῖς, παραπλανημέναι καὶ σαθραί, μὴ ἔχουσαι θεμέλια στερεά, μὴ προερχόμεναι ἀπὸ ὑγιᾶ ἐπιστημονικὸν νοῦν, ὅπως ἀποδείξουν τὴν ἀνυπαρξίαν τοῦ Θεοῦ. Γελοιοποιηθεῖσαι καὶ ἀπορριφθεῖσαι ἀπὸ τοὺς ὑγιῶς φρονοῦντας ἀνατρέπουσι τὰ κακόφρονα τῶν ὑλιστῶν. καὶ ἀθέων φρονήματα καὶ ἐπιχειρήματα καὶ ἀποδεικνύουσι ὅτι ὁ ἄνθρωπος δὲν προῆλθεν δι' ἐξελίξεως ἀπὸ τοῦ κτήνους, ἀλλὰ ἐδημιουργήθη ἀπ' εὐθείας ἀπὸ τὸν Θεόν, ὅστις εἶναι δύναμις δημιουργικὴ καὶ μὴ δημιουργημένη καὶ διακεκριμένη τῶν ἀναγκαίων νόμων τῆς φύσεως καὶ δημιουργὸς καὶ τοῦ ἀνθρώπου.

"Όλα τὰ σοφὰ τῆς ἀρχαιότητος πνεύματα, καθώς καὶ τῆς σημερινῆς ἐποχῆς, παραδέχονται τὸν δάκτυλον τοῦ Θεοῦ ἐπὶ τοῦ σύμπαντος ὁρατοῦ τε καὶ ἀοράτου, καὶ ὑπὸ τῆς ἱδέας τῆς ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ ὁπλιζόμενοι, διαπρυσίως κηρύττουσι τὴν ὕπαρξιν τοῦ Θεοῦ, καὶ τὴν δημιουργίαν τοῦ ἀνθρώπου ὑπ' Αὐτοῦ, καὶ ἀπορρίπτουσιν καὶ πολεμοῦσι τοὺς ἄφρονας ἀθεϊστάς.

Έπειδὴ λοιπὸν δίκην ἀνθρωπεμπορίου εἰσελθοῦσα εἰς τὴν Κοινωνίαν ἡ διδασκαλία τῶν ἀθέων, ἐπαπειλεῖ μεγάλην δλάδην, διὰ τοῦτο ὁ 'Ορθόδοξος Κλῆρος καὶ ὁ λαὸς ὰς προνοήσωσι καὶ ἄς προλάβωσι τὴν διαφθορὰν τῶν συνειδήσεων παρὰ τῶν ἀθέων καὶ ὑλιστῶν τούτων.

'Αρχιμ, Γερμ, Πολυζωΐδου

## Ο ΙΔΙΟΧΕΙΡΟΣ ΑΣΠΑΣΜΟΣ ΤΟΥ ΑΠΟΣΤΟΛΟΥ ΠΑΥΛΟΥ ΕΝ ΤΑΙΣ ΔΙΑΦΟΡΟΙΣ ΕΠΙΣΤΟΛΑΙΣ ΤΟΥ

'Ανέκαθεν ἐπεκράτησε συνήθεια ὅπως ὁσάκις γράφη κανεὶς ἐπιστολὴν πρὸς ἄλλους ἀνθρώπους γνωστοὺς ἢ καὶ ἀγνώστους, νὰ κλείη τὴν ἐπιστολὴν μὲ κἄποιαν ἔκφρασιν ἑρμηνεύουσαν νοερὸν ἀσπασμόν. 'Ο ἀσπασμὸς αὐτὸς ὑποτίθεται ὅτι εἶνε τοιοῦτος, οἶος θὰ ἐγίνετο ἐὰν τὰ πρόσωπα, τὰ ἀνταλλάσσοντα τὰς ἐπιστολάς, ἦσαν παρόντα καὶ ἦσπάζοντο ἄλληλα διὰ τοῦ συνήθους φιλήματος, οἷ ἄνδρες πρὸς τοὺς ἄνδρας καὶ αἷ γυναῖκες πρὸς τὰς γυναῖκας.

'Ο ἀσπασμὸς ποὺ γίνεται μακρόθεν, διὰ γράμματος δηλαδή, σημειώνεται συνήθως διὰ τῶν λέξεων, τὰς ὁποίας ἐκφράζουν καὶ προφορικῶς εἰς τὸν προσωπικὸν ἀσπασμόν. Οὕτω λ. χ., ὅταν δύο πρόσωπα ἀσπάζωνται μὲ φίλημα, λέγουν ὁ ἕνας πρὸς τὸν ἄλλον «σὲ χαιρετῶ», «χαῖρε», ἢ κἄτι ἄλλο παρόμοιον. Κατὰ τὸν ἴδιον τρόπον καὶ εἰς τὸν μακρόθεν ἀσπασμόν, εἰς τὸ τέλος συνήθως τῶν ἐπιστολῶν, προστίθεται ἡ ἔκφρασις «σὲ ἀσπάζομαι» ἢ κἄτι παρόμοιον δηλοῦν ἀσπασμόν.

'Οσάκις ὁ ἀσπασμὸς αὐτὸς ἐγίνετο μεταξὺ δύο λειτουςγῶν τῆς Θρησκείας, 'Ιερέων, Κατηχητῶν ἢ Διδασκάλων καὶ ἄλλων ἐχόντων τοιαύτην ἰδιότητα, ἐγίνετο διὰ τῶν φράσεων «ὁ Χριστὸς ἐν μέσω ἡμῶν» ἢ «ὁ Κύριος μεθ' ἡμῶν» καὶ ἄλλων παρομοίων. Τὸ ἴδιον γίνεται καὶ ὅταν τὰ πρόσωπα ἐκεῖνω ἀνταλλάσσουν ἐπιστολὰς ἢ γράφουν πρὸς τὰ πνευματικά των παιδία. Χρησιμοποιοῦνται κυρίως αἱ φράσεις «ἀσπάζομαί σε ἐν Χριστῷ», «ἀσπάζομαί σε ἐν ἁγίω 
φιλήματι», κλπ.

Εῖς τὰς πρὸς τὰ πνευματικὰ παιδία ἐπιστολὰς χρησιμοποιοῦνται αἱ ἐκφράσεις: «ἡ εὐλογία τοῦ Θεοῦ μεθ' ὑμῶν», «χάρις ὑμῖν» κλπ. Τοῦτο ἐγίνετο ἀνέκαθεν, γίνεται δὲ καὶ μέχρι σήμερον ὅταν λ. χ., οἱ Κληρικοὶ ἀλληλοασπάζωνται διὰ φιλήματος λέγουν: «ὁ Χριστὸς ἐν μέσφ ἡμῶν» καὶ ὅταν ἀλληλογραφοῦν τότε προσθέτουν εἰς τὸ τέλος τῆς ἐπιστολῆς «σὲ ἀσπάζομαι ἐν Χριστῷ», καὶ τὰ παρόμοια, ἀναλόγως τῆς μορφώσεως καὶ τῆς θέσεως τοῦ ἀλληλογραφοῦντος.

'Ο τῶν 'Εθνῶν 'Απόστολος Παῦλος γράφων πρὸς ἐκείνους τοὺς ὁποίους ἐχειροτόνει κατὰ τόπους καὶ πρὸς τὰ πνευματικά του παιδιά, ποὺ διὰ τοῦ κηρύγματος καὶ τῆς διδασκαλίας του ἔφερεν εἰς τὸν Χριστιανισμὸν καὶ διδάσκων αὐτοὺς δι' ἐπιστολῶν, ἐτελείωνε πάντοτε τὰς ἐπιστολάς του διὰ τοῦ συνήθους γλυκυτάτου ἀσπασμοῦ «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ εἴη μετὰ πάντων ὑμῶν».

'Ο ἐκ τοῦ μακρόθεν ἀσπασμὸς οὖτος τοῦ 'Αποστόλου εἶνε ἀσπασμὸς πνευματικοῦ πατρὸς πρὸς μαθητὰς ἢ πνευματικὰ παιδιά του. Διότι αἱ ἐπιστολαὶ αὐτοῦ ἐστέλλοντο μὲν πρὸς τοὺς Πρεσβυτέρους ἐκάστης 'Εκκλησίας, τὰς ὁποίας ἄδρυεν ὁ 'Απόστολος, ἀλλ' ἐστέλλοντο διὰ νὰ διαβάζωνται καὶ ἀπὸ τοὺς ἄλλους πιστοὺς οἱ ὁποῖοι ἔμενον γύρω.

Τὸν ἀσπασμὸν αὐτὸν φέρουν καὶ αἱ 14 ἐπιστολαὶ τοῦ ᾿Αποστόλου Παύλου, ἄν προσέξωμεν. Λόγου χάριν ἡ πρὸς Γαλάτας «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ μετὰ τοῦ πνεύματος ὑμῶν, ἀδελφοί». Ἡ πρὸς Ρωμαίους «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ μετὰ πάντων ὑμῶν». Ἡ

Α΄ πρὸς Κορινθίους «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ μεθ' ὑμῶν ἡ ἀγάπη μου μετὰ πάντων ὑμῶν ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ». Ἡ Β΄ πρὸς Κορινθίους «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ ἡ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ καὶ ἡ κοινωνία τοῦ Ἡγίου Πνεύματος μετὰ πάντων ὑμῶν». Ἡ πρὸς Ἐφεσίους «ἡ χάρις μετὰ πάντων τῶν ἀγαπώντων τὸν Κύριον ἡμῶν».

Ή πρὸς Φιλιππησίους ἔχει «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν μετὰ πάντων ὑμῶν». Ἡ πρὸς Κολοσσαεῖς «ἡ χάρις μεθ' ὑμῶν». Ἡ Α΄ πρὸς Θεσσαλονικεῖς «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ μετὰ πάντων ὑμῶν». Ἡ Α΄ πρὸς Τιμόθεον «ὁ Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς μετὰ τοῦ πνεύματός σου ἡ χάρις μεθ' ὑμῶν», ὡσαύτως καὶ ἡ Β΄ πρὸς Τιμόθεον. Ἡ πρὸς Τίτον «ἡ χάρις μετὰ πάντων ὑμῶν». Ἡ πρὸς Φιλήμονα «ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν μετὰ τοῦ πνεύματος ὑμῶν.» Ἡ πρὸς Ἑβραίους «ἡ χάρις μετὰ πάντων ὑμῶν».

'Ο 'Απόστολος Παϊλος φαίνεται ὅτι δὲν ἔγραφεν ἰδιοχείρως τὰς ἐπιστολάς του, ἀλλά, συνήθως, ὑπηγόρευεν αὐτὰς ἢ διότι ἦτο δυσανάγνωστον τὸ γράψιμόν του ἢ δι' ἄλλους ἴσως λόγους. Η άντοτε ὅμως εἰς τὸ τέλος κάθε ἐπιστολῆς του, αὐτὸς ὁ ἴδιος μὲ τὸ χέρι του ἔγραφε τὸν συνήθη ἀσπασμὸν πρὸς τὰ πνευματικά του παιδιά. Αὐτὸ τὸ ὁμογολεῖ ὁ ἴδιος προσθέτων εἰς τὴν Α΄ πρὸς Κορινθίους ἐπιστολήν του «ὁ ἀσπασμὸς τῇ ἐ μ ῷ χειρὶ Παύλου».

Εῖς τὴν Β΄ πρὸς Θεσσαλονικεῖς ἐπιστολὴν ὁ ᾿Απόστολος Παῦλος ρητῶς ὁμολογεῖ ὅτι τὸν ἀσπασμὸν ἔγραφεν αὐτὸς ὁ ἴδιος μὲ τὸ χέρι του εἰς κάθε ἐπιστολήν του: «'Ο ἀσπασμὸς τῷ ἐμῷ χειρὶ Παύλου, ὅ ἐστι σημεῖον ἐ ν π άση ἐ π ι σ τ ο λ ῷ"» σημειώνει δὲ ὁ ᾿Απόστολος καὶ ποῖος είνε αὐτὸς ὁ ἀσπασμός, τὸν ὁποῖον ἱδιοχείρως κάμνει εἰς κάθε ἐπιστολήν τοὺ. «Οὕτω γράφω» ἔλεγεν, τὸ ὁποῖον σημαίνει ὅτι αὐτὸς είνε ὁ ἀσπασμός, τὸν ὁποῖον ἰδιοχείρως γράφω, δηλ.:—«ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ μετὰ πάντων ὑμῶν.»

Βεβαίως τὰ μὲν κείμενα τῶν ἐπιστολῶν του ὑπηγόρευεν δ 'Απόστολος Παύλος εἰς γραφεῖς καὶ συνεργάτας του, τὸν δὲ ἀσπασμὸν εἰς τὸ τέλος κάθε ἐπιστολῆς ἔγραφεν ίδιοχείρως. Τὸ ἔκαμνεν αὐτὸ ὡς ἐκφραστικὸν τῆς ἀγάπης του πρός τὰ πνευματικὰ παιδιὰ ἀλλὰ καὶ ὡς συνδεόμενον μετὰ τῆς ὑπογραφῆς του ἢ καὶ ὡς ἀποτελοῦν τὸν συνήθη τρόπον της υπογραφης του διὰ της ὁποίας ἐπεσφράγιζε την ἐπιστολήν του ώς γνησίαν καὶ ώς προερχομένην έξ αὐτοῦ τοῦ ίδίου. 'Ο ίδιόχειρος ἀσπασμός καὶ ἡ ὑπογραφὴ ἦσαν ἀπαραίτητοι διότι οἱ διαστρέφοντες τὴν χριστιανικὴν Πίστιν, μετεχειρίζοντο ενίστε πλαστογραφημένας επιστολάς, ώς εξ αὐτοῦ προερχομένας, διὰ νὰ ὑποστηρίξουν δι' αὐτοῦ δῆθεν τοῦ 'Αποστόλου τὰς ἰδικάς των κακοδοξίας. Δι' αὐτὸ καὶ ὁ ᾿Απόστολος γράφων πρὸς Θεσσαλονικεῖς συνιστᾶ «μὴ σαλευθηναι δι' ἐπιστολης ώς δι' ήμων πεμπομένης» (Β'. Θεσσαλ. 22).

Έχε τῶν ἀνωτέρω καταδεικνύεται ὅτι ὁ ᾿Απόστολος Παῦλος εἰς κάθε ἐπιστολήν του, ἔγραφεν ἰδιοχείρως τὸν νοερὸν ἀσπασμὸν καὶ τὴν ὑπογραφήν του.

Συστήσατε τὸν «᾿Ορθόδοξον Παρατηρητὴν» εἰς τοὺς φίλους σας. Παρακαλέσατέ τους νὰ τὸν διαβάζουν τακτικῶς. Ὁ λόγος τοῦ Θεοῦ ἀσκεῖ μεγίστην ἐπίδρασιν ἐπὶ τῆς ψυχῆς τοῦ ἀνθρώπου.

Η ΔΙΕΥΘΥΝΣΙΣ

#### ΑΝΤΑΠΟΚΡΙΣΙΣ

### ΑΠΟ ΜΙΑΝ ΕΠΙΣΚΕΨΙΝ ΜΟΥ ΠΡΟΣ ΤΗΝ ΒΟΥΛΙΑΓΜΕΝΗΝ

Εἴνε ἐξαιρετικῶς εὐχάριστον ὅτι ἡ ᾿Αρχιεπισκοπὴ ᾿Αθηνῶν ἵδρυσε καὶ ἀπὸ ἐτῶν συντηρεῖ τέσσαρα ὡραῖα Φιλανθρωπικὰ Ἱδρύματα, δύο εἰς τὰς ᾿Αθήνας καὶ δύο εἰς τὰν Πειραιᾶ. Γνωρίζω δ᾽ ὅτι οἱ εὐσεβεῖς ἀναγνῶσταί μας θὰ διαβάσουν πολὺ εὐχαρίστως μίαν σύντομον περιγραφὴν ἑνός, τελευταίου περιπάτου μου πρὸς τὸ ἕν ἐξ αὐτῶν, τὸ λεγόμενον Ἐκκλη σια στικὸν "Ο ρφανοτροφεῖον τὸ κοφεῖον Βουλιαγμένην, τὸ ὁποῖον εὐρίσκεται εἰς τὸ ὁμώνυμον παραλιακὸν προάστειον τῶν ᾿Αθηνῶν, τὴν εὐάρεστον καὶ μαγικὴν Βουλιαγμένην, ποὺ ἐξαπλώνεται εἰς τὴν ὡραίαν καὶ ἀλησμόνητον ἀκτὴν τοῦ Σαρωνικοῦ.

"Όταν ἔπειτα ἀπὸ ἕν τεσσαφακονταπεντάλεπτον ταξείδιον διὰ τοῦ λεωφορείου πλησιάζη κανεὶς πρὸς τὸν περίφημον «λαιμὸν» τῆς Βουλιαγμένης, ὅταν ἀνέρχεται τὰς ταπεινὰς πλὴν ἐπιβλητικὰς κλίμακας τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ 'Ορφανοτροφείου καὶ ἀκούση τὰς φαιδρὰς φωνὰς τῶν πτωχῶν ἐκείνων πλὴν ζωηρῶν παιδιῶν, εἶνε ἀδύνατον νὰ μὴ αἰσθανθῆ τὴν ψυχήν του νὰ πλημμυρίζη ἀπὸ μίαν ἱκανοποίησιν. Δὲν ξεύρω ἐὰν ἡ λέξις «ἱκανοποίησις» εἶνε ἀρκετὴ διὰ νὰ ἀποδώση ἐκεῖνο τὸ ὁποῖον δοκιμάζει ἐκεῖνος ποὺ ἐπισκέπτεται τὸ θαυμάσιον αὐτὸ ἵδρυμα, τὸ ὁποῖον εἶνε ἀπὸ τὰ κάτο-

πτρα ένὸς ύγιοῦς πολιτισμοῦ.

Τὸ 'Ορφανοτροφεῖον Βουλιαγμένης ἤρχισεν ὀργανούμενον ἀπὸ τοῦ 1911 ἀλλ' ἀνεδιωργανώθη κυρίως κατὰ τὸ ἔτος 1920. Μία ἀπὸ τὰς πολλὰς φροντίδας τοῦ Μακαριωτάτου 'Αρχιεπισκόπου 'Αθηνῶν κ. κ. Χρυσοστόμου ἤτο καὶ εἶνε πῶς νὰ προοδεύη διαρκῶς καὶ νὰ ἐκτυλίσσεται εἰς ε΄ν θαυμάσιον "Ιδρυμα τὸ 'Ορφανοτροφεῖον αὐτὸ μὲ λειτουργίαν ὑποδειγματικήν. 'Ασφαλῶς δὲ ὁ 'Ιερατικὸς Σύνδεσμος 'Αθηνῶν καὶ περιχώρων δὲν θὰ ἤδύνατο νὰ καυχηθῆ περισσότερον ἀπὸ τὴν ἐν Χριστῷ αὐτὴν καύχησιν τοῦ ὅτι περιθάλπει ὀρφανά, δίδων εἰς αὐτὰ σωματικὴν καὶ πνευματικὴν τορφήν.

Τὸ κτίριον τοῦ 'Ορφανοτροφείου αὐτοῦ εἶνε ἐπίμηκες, λιθόκτιστον καὶ ἀπαστράπτει ἀπὸ καθαριότητα. Οἱ κοιτῶνες, τὰ δωμάτια τοῦ προσωπικοῦ, ἡ αἴθουσα καὶ τὸ ἑστιατόριον εὐρίσκονται εἰς θαυμασίαν πάντοτε κατάστασιν καὶ μία ἥσυχος, πειθαρχημένη ζωή, 6ασιλεύει εἰς τὸ κτιριακὸν ἐκεῖνο συγκρότημα. Τὸ ὅλον ὡραῖον πλαίσιον συμπληρώνει ἔνας μικρὸς μὲν ἀλλὰ χαριτωμένος ναΐσκος μὲ εἰκόνας ὡραίας καὶ πολλὰς ἄλλας δωρεὰς εὐσεδῶν ὁμογενῶν, οἱ ὁποῖοι ἐκδηλώνουν τόσον πλουσίως τὸ ὑπὲρ τοῦ 'Ιδρύματος τούτου ἐνδιαφέρον των.

Σήμερον τὸ 'Ίδρυμα αὐτὸ ἔχει 115 παιδιά, ἄρρενα ἐννοεῖται, ἡλικίας 7—15 ἐτῶν, τέκνα γονέων ἀπόρων ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον. 'Η ὅλη φοίτησις εἶνε ἐντελῶς δωρεάν. 'Η δίαιτά των εἶνε προσεκτικὴ καὶ ἄφθονος καθόσον ἡ διεύθυνσις ἐνδιαφέρεται τόσον διὰ τὴν μόρφωσιν καὶ τὴν ἀγωγήν των ὅσον καὶ διὰ τὴν ὑγιεινήν των κατάστασιν. Δι' αὐτὸ καὶ εἰς τὰ πρόσωπα ὅλων αὐτῶν τῶν παιδιῶν λάμπει ἡ εὐχαρίστησις, ὅπως εἶνε εἴκολον νὰ ἀντιληφθῆ ὁ ἐπισκέπτης, ἐὰν θελήση νὰ διαβάση ὀλίγον εἰς τὰ χαρωπὰς μορφάς των.

Τό διδακτικόν προσωπικόν ἀποτελεῖται ἀπό 6 ζηλωτὰς παιδαγωγούς, μίαν ἐπιμελήτριαν τῆς μικρᾶς κυρίως τάξε-

ως, καὶ μίαν μοναχήν, ἡ ὁποία παρέχει δωρεὰν τὰς ὑπηρεσίας της ὡς ράπτρια καὶ ὡς νοσοκόμος. Διευθυντὴς εἶνε ἕνας καλὸς ἐπιστήμων, ἀφωσιωμένος εἰς τὸ καθῆκόν του, ὅπως καὶ τὸ λοιπὸν διδασκαλικὸν προσωπικόν, τὸ ὁποῖον κυριολεκτικῶς λατρεύει τοὺς μικροὺς τροφίμους τοῦ καλοῦ ἐκείνου Ἐκκλησιαστικοῦ Ἱδρύματος, ποὺ ἡ φιλοτιμία καὶ ἡ πίστις Κλήρου καὶ Λαοῦ ἴδρυσεν εἰς τὸν μαγικὸν ἐκεῖνον τόπον.

Ή Σχολή αὐτή ἀποτελεῖ ἴδιον νομικὸν πρόσωπον καὶ διοικεῖται ἀπὸ Ἐπιτροπήν ἐκ 12 μελῶν μὲ πρόεδρον τὸν ᾿Αρχιεπίσκοπον ᾿Αθηνῶν καὶ μέλη 6 Κληρικοὺς καὶ 6 Λαϊκούς, συνδεδεμένους πάντως μὲ τὴν φιλανθρωπίαν τῆς Ἐκκλησίας μας, Ἡ μέχρι τοῦδε παρεχομένη παίδευσις εἶνε παίδευσις ἑξαταξίου Δημοτικοῦ Σχολείου μετὰ τῆς διαφορᾶς ὅτι ἡ πρώτη τάξις ἀποτελεῖ χωριστὸν τμῆμα. Τὸ Ἑξατάξιον αὐτὸ Δημοτικὸν Σχολεῖον διευθύνει ὁ κατὰ καιρὸν διευθυντὴς τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ ᾿Ορφανοτροφείου.

Οἱ ἀπόφοιτοι τοῦ Ἐχχλησιαστιχοῦ αὐτοῦ ᾿Ορφανοτροφείου ἐφοίτων μετὰ ταῦτα εἰς διαφόρους ἐπαγγελματικὰς ἢ βιοτεχνικὰς ἢ γεωργικὰς Σχολὰς δωρεάν, κατόπιν ἐνεργειῶν τῆς ᾿Αρχιεπισχοπῆς. Ἡ Σιβιτανίδειος λεγομένη Δημοσία Σχολὴ Τεχνῶν καὶ Ἐπαγγελμάτων ἐδέχθη τοὺς περισσοτέρους ἐξ αὐτῶν, παρετηρήθη δὲ ὅτι ὅλοι σχεδὸν οἱ ἀπόφοιτοι ἐγένοντο μετὰ ταῦτα χρήσιμοι πολῖται τῆς ὁμογενοῦς Κοινωνίας. Καὶ αὐτὸ βεβαίως εἶνε ἡ μεγαλειτέρα ἀμοιβὴ τῆς Ἐχχλησίας ἡ ὁποία ὑποβάλλεται εἰς τόσας θυσίας διὰ τὴν ἀξιοπρεπῆ συντήρησιν τοῦ ᾿Ορφανοτροφείου τούτου.

'Απὸ τοῦ ἔτους τούτου ἀρχίζει λειτουργοῦσα εἰς τὸ συγκρότημα τῶν κτιρίων τοῦ 'Εκκλησιαστικοῦ 'Ο ρφανοτροφείου Βουλιαγμένης καὶ τμῆμα Προπαρασκευαστικῆς Ίερατικῆς Σχολῆς μὲ δύο μόνον τάξεις ἐπὶ τοῦ παρόντος. Εἰς τὸ προπαρασκευαστικὸν αὐτὸ τμῆμα θὰ φοιτοῦν ἀπόφοιτοι τοῦ 'Ο ρφανοτροφείου οἱ ὁποῖοι θὰ ἤθελον νὰ συνεχίσουν εἰδικὰς σπουδὰς ἱερατικὰς ἢ διδασκαλικάς. Μὲ ἄλλας λέξεις τὸ 'Εκκλησιαστικὸν αὐτὸ 'Ο ρφανοτροφείου θὰ τροφοδοτῆ εἰς τὸ ἐγγὺς μέλλον τὴν ἐν Βουλιαγμένη καὶ ἐν τῷ ἱδίφ κτιριακῷ συγκροτήματι ἴδρυομένην προπαρασκευαστικὴν 'Ιερατικὴν Σχολήν. Βεβαίως διὰ τὴν 'Γερατικὴν αὐτὴν Σχολήν θὰ προστεθῆ νέον κτίριον ἢ μᾶλλον νέα πτέρυξ διὰ νὰ περιλάδη τὴν διδλιοθήκην καὶ τὰ σπουδαστήρια καὶ θ' ἀποτελεσθῆ ἴδιον Νοιικὸν πρόσωπον.

Εὐτυχεῖς ὅσαι περιφέρειαι κατορθώνουν νὰ ἔχουν πλησίον των Ἱδρύματοι μεγάλα φιλανθρωπικά. Εἶνε ἀσφαλῶς τὰ ὡραιότερα ἔργα διὰ τὰ ὁποῖα ἡμπορεῖ νὰ καυχηθῆ ἕνας λαὸς δλόκληρος. Ἐλέχθη κάποτε ὅτι ἡ θέλησις μᾶς κάμνει ίσχυρούς. Εἶνε μεγίστη ἀλήθεια. ᾿Αλλ' εἶνε ἔξ ἴσου ἀληθὲς ὅτι καὶ ἡ καρτερία μᾶς κάμνει μεγάλους. Ἡπομένως μὲ καρτερίαν οἱ ἄνθρωποι ἡμποροῦν νὰ ἀναδειχθοῦν μεγάλοι καὶ νὰ κάμουν ἔργα μεγάλα. Εἴμεθα δέδαιοι ὅτι ἐντὸς ὀλίγων ἔτῶν καὶ οἱ ὁμογενεῖς τῆς ᾿Αμερικῆς θὰ ἔχουν νὰ ἀναδείξουν παρόμοια μεγάλα Ἱδρύματα ὑπὸ τὴν ἕμπνευσιν τοῦ Μεγάλου των Ἐκκλησιαστικοῦ ᾿Αρχηγοῦ.

#### ΧΡΗΣΙΜΟΙ ΣΚΕΨΕΙΣ

'Η ὑπομονὴ τότε λέγεται ὑπομονὴ καὶ εἴναι ἀληθινὴ ἀρετή, ὅ-ταν ἔξακολουθῆ νὰ ὑφίσταται διαρκῶς.

Δὲν ὑπάρχει μέσον νὰ διαφύγης τὰς κρίσεις τοῦ κόσμου, ἐκτὸς ἄν μένης ἄγνωστος.

Περισσότερον ὑποφέρουν ἐκεῖνοι ποὺ ἀγαποῦν περισσότερον. Καὶ περισσότερον ἀγαποῦν ἐκεῖνοι ποὺ ὑποφέρουν περισσότερον.

## ΟΔΗΓΟΣ ΤΩΝ ΕΛΛΗΝΙΚΩΝ ΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΚΑΤΗΧΗΤΙΚΩΝ ΣΧΟΛΕΙΩΝ

(Συνέχεια έκ τοῦ προηγουμένου)

Είς τὴν Ύμνωδίαν οἱ κατηχηταὶ θὰ διδάσκουν ὕμνους ἀπὸ τὴν Παιδικὴν ᾿Ακολουθίαν, τὸ Παιδικὸν Ὑμνολόγιον καὶ ἀπὸ ὅσα ἀναφέρομεν εἰς τὰ Μεθοδικὰ Βοηθήματα ποὺ στέλλομεν ἡμεῖς κάθε φοράν.

Ποὶν διδάξη τὴν μουσικὴν ένὸς ὕμνου ὁ διδάσκων πρέπει νὰ εἶναι βέβαιος καλὰ ὅτι τὰ παιδιὰ ἐκατάλαβαν τὴν ἔννοιαν καὶ σημασίαν τοῦ ὕμνου, διότι οἱ ὕμνοι αὐτοὶ ἔχουν καὶ διδακτικὸν σκοπόν.

Τὰ Μαθήματα κατὰ Τάξεις πρέπει νὰ γίνωνται ὅπως συνιστῶμεν εἰς τὰ Μεθοδικὰ Βοηθήματα.

Πάντοτε ὅμως πρέπει νὰ γίνεται χρῆσις τῆς πλειὸ ἀπλῆς γλώσσης καὶ νὰ ἀποφεύγη ὁ διδάσκων ὅσον τὸ δυνατὸν περισσότερον τὸ νὰ ἐπεξηγῆ εἰς τὴν ᾿Αγγλικὴν κάθε τι ποὺ φαίνεται πῶς δὲν ἐννοοῦν εἰς τὴν Ἑλληνικήν. Ὁ διδάσκων πρέπει νὰ ἀποβλέπη περισσότερον εἰς τὸ νὰ γεννηθοῦν συναισθήματα ὡραῖα εἰς τὴν ψυχὴν τοῦ μαθητοῦ παρὰ εἰς τὸ νὰ ἐνθυμῆται τὸ παιδὶ ὀνόματα καὶ χρονολογίας τοῦ μαθήματος.

Εἰς τὸ τέλος τοῦ μαθήματος πρέπει νὰ δίδεται ἐλευθερία εἰς τὰ παιδιὰ νὰ ἐρωτήσουν ὅ,τι θέλουν ἀλλὰ μὲ κοσμιότητα. Αἱ ἐρωτήσεις πάντοτε νὰ εἶναι

βέβαια σχετιχαί με τὸ μάθημα.

Μετὰ τὰς ἐρωτήσεις ὁ διδάσχων θὰ μοιράση, καὶ ἄν δὲν ἔχη πολλὰ παιδιὰ θὰ ἀσχοληθῆ μὲ αὐτὰ διὰ νὰ ἐπιχολλήσουν τὰς μιχρὰς εἰχόνας εἰς τὰ λευκώματα. Μετὰ ταῦτα εἶναι καλὸν νὰ γίνεται περιφορὰ δίσχου εἰς τὸν ὁποῖον νὰ προσφέρουν ὅσα παιδιὰ θέλουν. Αὐτὸ δὲν εἶναι διὰ κέρδος, ἀλλὰ πρῶτον διὰ νὰ συνειθίσουν, ἀπὸ μιχρὰ παιδιά, εἰς τὰς ὑλικὰς ὑποχρεώσεις των πρὸς τὸν Ναὸν καὶ δεύτερον διὰ νὰ ἔχουν τὴν ἱκανοποίησιν ὅτι ἀπὸ τώρα ποὺ εἶναι μιχρὰ συμβάλλουν ἀνάλογα μὲ τὰς μιχράς των δυνάμεις εἰς τὴν συντήρησιν τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ. Πάντοτε ὅμως νὰ γίνεται μία σχετιχὴ μιχρὰ ἐπεξήγησις εἰς τὰ παιδιὰ διὰ τὸν σχοπὸν αὐτὸν τῆς εἰσφορᾶς.

'Αφοῦ τελειώσουν τὰ μαθήματα εἰς ὅλα τὰ Τμήματα, θὰ γίνεται γενικὴ συγκέντοωσις τῶν μαθητῶν καὶ διδασκάλων των.

'Ακολουθεῖ κατόπιν ή Παιδική 'Ακολουθία.

#### ΠΑΙΔΙΚΉ ΑΚΟΛΟΥΘΙΑ

Κατ' αὐτήν, ψάλλουν τὰ παιδιὰ τοῦ Κατωτέου Τμήματος καὶ ἀκολούθως τοῦ 'Ανωτέρου. 'Ημποροῦν καὶ ὅλα τὰ παιδιὰ νὰ λαμβάνουν μέρος εἰς τὴν 'Ακολουθίαν ἀνεξαρτήτως τοῦ εἰς ποῖον Τμῆμα ἀνήκουν.

'Ακολούθως ὁ διδάσκων ή ὁ Ἱερεὺς κάνει ἀνα-

κοινώσεις, έὰν ἔχη, σχετικῶς μὲ τὴν κίνησιν τοῦ Κατηχητικοῦ Σχολείου, καὶ τελευταῖον ἔρχεται τὸ Παιδικὸν Κατηχητικὸν Κήρυγμα. Ἰδιαιτέρα προσοχὴ πρέπει νὰ δίδεται, ὥστε μετὰ τὸ κήρυγμα τὰ παιδιὰ νὰ ξεκινοῦν διὰ τὰ σπίτια των ἤ νὰ ὁδηγοῦνται εἰς τὸν ναόν. Μὲ αὐτὸν τὸν τρόπον ἡ ἐντύπωσις τοῦ Κηρύγματος παραμένει ἐντατικὴ ἐπὶ περισσότερον χρονικὸν διάστημα καὶ καρποφορεῖ ἐν ὧ ἐὰν ἐπιδοθοῦν εἰς παιγνίδια τοῦ δρόμου ἐξατμίζεται ἄκαρπος ἡ ἐντύπωσις τὴν ὁποίαν ἔκαμε τὸ μάθημα.

"Όταν είναι εὔκολον καλύτερα τὰ παιδιὰ πρὶν ἀναχωρήσουν ἀπὸ τὸν ναὸν νὰ λαμβάνουν ἀντί-δωρον.

Νομίζουν πολλοὶ ὅτι ἡ λειτουργία τοῦ Κατηχητικοῦ Σχολείου κατὰ τὴν ὅραν τοῦ "Ορθρου καταστρέφει αὐτόν. Τὸ λάθος εἰς τὴν σκέψιν αὐτὴν εἶναι ὅτι φαντάζονται πῶς καταργεῖται ὁ "Ορθρος. 'Αλλὰ δὲν συμβαίνει αὐτό, οὔτε συμβουλεύομεν νὰ καταργηθῆ ὁ "Ορθρος. Δύναται ὅμως χάριν τοῦ Κατηχητικοῦ "Εργου νὰ γίνη τὸ ἑξῆς. "Η νὰ ψάλλεται μέρος τοῦ "Ορθρου μέχρι τῶν Καταβασιῶν καὶ ἀμέσως νὰ ἀρχίζη ἡ Κατηχητικὴ ἐργασία, νὰ συνεχίζεται δὲ κατόπιν ὁ ὅρθρος ἀφ' οῦ μάλιστα δὲν συχνάζει ἐκκλησίασμα κατὰ τὸν ὅρθρον, οὕτως ἤ ἄλλως, ἤ νὰ ψάλλεται ὁλόκληρος ὁ ὄρθρος συντόμως μετὰ τὸ Κατηχητικόν. 'Ολίγη δόσις καλῆς θελήσεως, ἀπὸ ἐπίγνωσιν τῆς ἀξίας τῆς Κατηχητικῆς ἐργασίας, διορθώνει καὶ ἐξομαλύνει τὴν κατάστασιν χωρὶς παρεξηγήσεις.

Είς τὰ Κατηχητικὰ Σχολεῖα ποὺ κάνουν τὴν ἐργασίαν των κατὰ τὴν ὥραν τοῦ ὄρθρου ήμπορεῖ νὰ λαμβάνη μέρος καὶ ὁ ἱερεύς. Εἰς ἐκεῖνα ποὺ γίνεται τὸ μάθημα κατὰ τὴν ὥραν τῆς Θ. Λειτουργίας μόνον ὁ Διευθυντὴς καὶ οἱ διδάσκαλοι ἐξ ἀνάγκης θὰ κάμνουν τὴν Κατηχητικὴν ἐργασίαν.

Ό Ἱεφεὺς πφέπει νὰ ἔχη τελειώση τὸ Κήφυγμά του πρὸς τοὺς ἐνηλίχους ὅταν προσέρχωνται εἰς τὸν Ναὸν τὰ παιδιά, διότι δὲν ἐννοοῦν τὸ κήφυγμα διὰ τοὺς ἐνηλίχους καὶ κουράζονται καὶ ἀτακτοῦν εἰς τὸν ναόν. Νὰ δίδεται δὲ εἰς αὐτὰ καλὴ θέσις εἰς τὸν Σολέαν τοῦ Ναοῦ.

Εἰς τὸ τέλος τῆς Θ. Λειτουργίας ὁ ἱερεὺς πρέπει νὰ εὐρίσκη πάντοτε εὐκαιρίας νὰ ἐπαινῆ τὸν ζῆλον τῶν μαθητῶν τοῦ Κατηχητικοῦ καὶ νὰ συμβουλεύη αὐτοὺς συμφώνως πρὸς τὸ Κατηχητικὸν Κήρυγμα ποὺ ἤκουσαν, ὄχι ὅμως μὲ ἀκατανοήτους καὶ μακρὰς ἐκφράσεις.

"Όταν τὸ Κατηχητικὸν γίνεται κατὰ τὴν διάφκειαν τῆς Θ. Λειτουργίας, ἔχει τὰ ἑξῆς πλεονεκτήματα.

α΄ Οί μαθηταὶ ἔρχονται εἰς τὴν Ἐκκλησίαν μὲ

τοὺς γονεῖς των, όπότε ἔχει ἠθικὸν καὶ ὑλικὸν κές-

δος ή Κοινότης.

β Ἡ Κατηχητικὴ διδασκαλία γίνεται ἀπὸ Κατηχητὰς καὶ Κατηχητρίας μὲ διπλῆν ἀφέλειαν, μίαν τοῦ μαθητοῦ καὶ ἄλλην τῶν διδασκόντων, οἱ ὁποῖοι δὶς διδάσκονται.

γ΄) Ένθαρούνεται ή δμογένεια ὅταν βλέπη τὴν

Νέαν Γενεάν είς την Έκκλησίαν.

δ') 'Αποκτοῦν τὰ παιδιὰ τὴν συνήθειαν τοῦ τακτικοῦ 'Εκκλησιασμοῦ.

ε') Ίκανοποιείται τῶν μαθητῶν καὶ τῶν γονέων των τὸ συναίσθημα τῆς ἐθνικῆς ὑπερηφανείας καὶ τῆς κοινωνικότητος.

Δίδεται ἐπίσης ἀφορμὴ νὰ προσέρχωνται περισσότεροι μαθηταὶ εἰς τὸ Κατηχητικὸν Σχολεῖον.

## TPOΠΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ "Η ΑΝΑΔΙΟΡΓΆΝΩΣΕΩΣ ΚΑΤΗΧΗΤΙΚΩΝ ΣΧΟΛΕΙΩΝ $\sim$

Έν ἀπὸ τὰ σπουδαιότερα καθήκοντα καὶ τὰς μεγάλας ὑποχρεώσεις ἑκάστου Ἱερατικοῦ Προϊσταμένου εἰναι ἡ ἴδρυσις, ἤ ἀναδιοργάνωσις καὶ ἡ κανονικὴ καὶ ἀπρόσκοπτος λειτουργία Κατηχητικοῦ Σχολείου εἰς τὴν Κοινότητά του. Ἱερεὺς ὁ ὁποῖος ἀδιαφορεῖ διὰ τὸ μέγα αὐτὸ ἔργον δὲν εἰναι δυνατὸν νὰ ἐπιδάλη σεβασμὸν εἰς οἱονδήποτε ἄλλο ἔργον του. Διὰ νὰ ἐπιτύχη δὲ εἰς τὸν σκοπὸν τοῦτον ὁ ἐφημέριος πρέπει νὰ κάμη τὸ ἑξῆς.

Νὰ καταρτίση κατάλογον Μελῶν τῆς Κοινότητος ποὺ ἔχουν θρησκευτικὸν ζῆλον, διαθέσιμον χρόνον καὶ ἐγκυκλοπαιδικὴν μόρφωσιν. Ἐπίσης νὰ καταρτίση τοιοῦτον ὅμοιον κατάλογον κυριῶν ἐκ τῶν Μελῶν τῆς Φιλοπτώχου. ᾿Αδελφότητος ἀπὸ τὲς πλέον κατάλληλες δι' αὐτό.

'Ακολούθως νὰ καταρτίση μεγάλην 'Επιτροπὴν ἐκ Κυριῶν καὶ Κυρίων εἰς τὴν ὁποίαν νὰ ἐκθέση πᾶν σχετικὸν μὲ τὴν ἵδρυσιν ἤ ἀναδιοργάνωσιν τοῦ

Κατηχητικοῦ Σχολείου.

Νὰ ἀναπτύξη εἰς αὐτὰ τὰ πρόσωπα καὶ νὰ καθιστῷ γνωστὰς τὰς εὐκολίας ποὺ παρέχουν τὰ ετοιμα Κατηχητικὰ Ἐφόδια τὰ ὁποῖα προμηθεύει ἡ ᾿Αρχιεπισκοπή. Ὠσαύτως νὰ καθιστῷ γνωστὸν ὅτι τὰ ἔξοδα τῆς λειτουργίας τοῦ Κατηχητικοῦ Σχολείου δι' όλόκληρον ἔτος εἶναι ὀλιγώτερα τῶν ΕΙΚΟΣΙ ΣΕΝΤΣ κατὰ μαθητήν. Μὲ τὰ εἴκοσι δὲ αὐτὰ σὲντς παρέχει τὸ Κατηχητικὸν Τμῆμα τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς ὅλα τὰ ἀπαραίτητα ἐφόδια διὰ τὸν μαθητὴν καὶ τὸν διδάσκαλόν του, ὥστε ὁ κάθε Κατηχητὴς ἤ Κατηχήτρια νὰ ἔχη ἀπὸ τὸ Κατηχ. Τμῆμά μας ὅλα ἕτοιμα διὰ τὴν κατηχητικὴν ἐργασίαν.

Νὰ ὑποδεικνύη εἰς τὸ Διοικ. Συμβούλιον νὰ κάμη ἐκλογὴν τῆς Κατηχητικῆς Ἐπιτροπῆς ὡς ἑξῆς.

Πρόεδρος, δ Έφημέριος.

Τρία Μέλη τοῦ Διοικ. Συμβουλίου, καὶ Τρία Μέλη τῆς Κοινότητος.

(Συνέχεια εἰς τὸ προσεχὲς)

## ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΖΩΗ

Τὴν 6ην Αὐγούστου, ἑοφτὴν «τῆς Μεταμοφφώσεως», ὁ Θεοφιλέστατος Ἐπίσχοπος Βοστώνης κ. 'Αθηναγόφας ἐλειτούφγησεν εἰς τὰν ἐν Corona, Ν. Υ. ἑοφτάζοντα Ἱ. Ναὸν τῆς Κοινότητος, μὲ συλλειτουφγὸν τὸν 'Αρχιμ. Εξην. Τσουφουνάχην τοῦ Καθεδριχοῦ Ναοῦ Νέας Ύόρχης, καὶ ἐχήρυξε τὸν ϑ. λόγον.

Τὴν ἑπομένην μετέθη εἰς Chicago, προσκληθεὶς ἔνεκα τῆς εἰς New Orleans ἀπουσίας τοῦ Σεβ. Ἐπισκόπου 'Αγ. Φραγκίσκου κ. Καλλίστου, καὶ τὴν μὰν Κυριακήν, 14ην Αὐγούστου, ἐλειτούργησεν εἰς τὸν 'Ι. Ναὸν τοῦ Chicago Heights καὶ ἐκήρυξε, τὸ δὲ ἑσπέρας ἐχοροστάτησε καὶ ἐκήρυξε τὸν ϑ. λόγον εἰς κοινὸν 'Εσπερινὸν ἐν τῷ νεοδμήτω μεγαλοπρεπεῖ 'Ι. Ναῷ τῆς «Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου», εἰς τὸν ὁποῖον ἔλαβον μέρος 14 ἱερεῖς τοῦ Σικάγου καὶ περιχώρων καὶ δύο διάκονοι.

Τὴν ἐπομένην ἐλειτούργησεν εἰς τὸν ἴδιον Ἱ. Ναόν, ὁ ὁποῖος ἦτο ἀσφυχτιχῶς πεπληρωμένος ὑπὸ εὐσεβοῦς ἐχκλησιάσματος καὶ ὡμίλησε πρὸς αὐτό. Τὸ ἀπόγευμα τῆς 16ης παρέστη εἰς συνάθροισιν τῆς Φιλοπτώχου ᾿Αδελφότητος τῆς ἰδίας Κοινότητος καὶ ὡμίλησε περὶ τῆς μεγίσης σπουδαιότητος τῆς μεγάλης αὐτῆς ὀργανώσεως τῆς ᾿Αρχιεπισχοπῆς.

Τὴν 21ην, ἡμέραν Κυριαχήν, ἐλειτούργησε καὶ ἐκήρυξε τὸν θ. λόγον εἰς τὸν Ἱ. Ναὸν τῆς Κοινότητος Norwich, Conn., τὴν δὲ 22αν καὶ 23ην, διαμείνας εἰς Βοστώνην, ἐδέχθη πολλοὺς ἱερεῖς καὶ ἐπιτροπὰς Κοινοτήτων, μεταξὺ τῶν ὁποίων καὶ τὴν τῆς «'Αγίας Τριάδος» τοῦ Lowell, μεθ' ῆς συνειργάσθη πρὸς διευθέτησιν τοῦ τε κοινοτικοῦ ζητήματος καὶ τῆς ὑποθέσεως τοῦ ἡμερησίου Σχολείου τῆς Κοινότητος, ὑποσχεθέντος ἐν τέλει τοῦ Προέδρου κ. Λαγανᾶ τὴν διατήρησιν αὐτοῦ, ὅπως δοθῆ ἑνὸς ἀκόμη ἔτους καιρὸς πρὸς λῆψιν μέτρων ἀπὸ κοινοῦ, ἐξασφαλιζόντων τὴν ἀδιάκοπον λειτουργίαν τοῦ ἡμερησίου Σχολείου τοῦ Lowell εἰς τὸ μέλλον.

Τὴν 28ην ἐλειτούργησε καὶ ἐκήρυξε τὸν ϑ. λόγον εἰς τὸν Ἱ. Ναὸν τῆς Κοινότητος «Εὐαγγελισμὸς» τῆς Nashua, Ν. Η. ᾿Αμέσως δὲ μετὰ τὴν ϑ. Λειτουργίαν μετέβη εἰς Βοστώνην, ὅπου ὡμίλησεν ἀπὸ τοῦ Ραδιοφωνικοῦ Σταθμοῦ «τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Φωνῆς Νέας ᾿Αγγλίας», μὲ θέμα: «Πῶς τὰ Κοινοτικά μας Σχολεῖα νὰ ἀποκτήσουν ἐπάρκειαν ἀνάλογον πρὸς τὰς Ἐκκλησιαστικο-φυλετικάς μας ἀνάγκας», τοῦ ὁποίου συνέχειαν εἶχε καὶ τὴν μεθεπομένην Κυοιακήν.

Μετ' αὐτὸ ἐπέστρεψεν εἰς Nashua, ἔνθα συνδιεσχέφθη μετὰ τοῦ Διοιχ. Συμβουλίου τῆς Κοινότητος, πρὸς διευθέτησιν τοῦ διδασχαλιχοῦ ἐχεῖ ζητήματος χαὶ ἄλλων.

Έπέστρεψεν ἐκ τοῦ ἀνὰ τὴν Ἦπειρον, Στερεὰν καὶ Πελοπόννησον ἐκπαιδευτικοῦ ταξειδίου του ὁ ἀρχισυντάκτης τοῦ περιοδικοῦ μας ᾿Αρχιμ. Γερμανὸς Πολυζωίδης.

## ΔΗΛΩΣΙΣ

Αξτησις έγγραφής συνδρομητού ή άνανεώσεως συνδρομής, όποθενδήποτε καὶ ἄν προέρχεται, δὲν λαμδάνεται ὑπ' ὕψιν ἐὰν πρωτίστως δὲν συνοδεύηται ὑπὸ τοῦ ἀντιτίμου ἤτοι Ջ δολλ. δι' ἔν ἔτος προπληρωμένα.

GREEK

MADE EASY

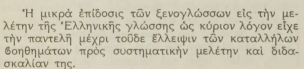
By G. C. DIVRY

# ΜΕΘΟΔΟΣ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΔΙ' ΑΜΕΡΙΚΑ

# GREEK MADE EASY

A Simple, Up-to-date Manual For The Study Of Modern Greek By Americans At Home Or In School.

ΝΕΑ ΑΠΛΟΥΣΤΑΤΗ ΜΕΘΟΔΟΣ.--Η ΜΟΝΗ ΠΡΟΣ ΕΚΜΑΘΗΣΙΝ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΑΤ' ΟΙΚΟΝ "Η ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΝ ΕΝ ΣΧΟΛΕΙΩ.



Τὴν ἔλλειψιν ένὸς ἀπλοῦ καὶ πρακτικοῦ όδηγοῦ καὶ ἐν ταὐτῷ εὐμεθόδου καὶ συγχρονισμένου βοηθήματος πρός διδασκαλίαν ή κατ' ίδίαν μελέτην τῆς Ελληνικής γλώσσης ἔρχεται νὰ πληρώση ἡ Νέα Μέθοδός μας «GREEK MADE EASY». ή μοναδική αύτη Μέθοδος δὲν ἐγράφη διὰ φοιτητὰς Πανεπιστημίων ή δι' "Αγγλους περιηγητάς ἐν Ἑλλάδι. Ἐγράφη κυρίως διὰ τὰς ξενογλώσσους συζύγους καὶ τὰ τέκνα τῶν ἐν ᾿Αμερικῆ Ἑλλήνων ποὺ ἐπιθυμοῦν νὰ μάθουν τὴν ἀθάνατον Ἑλληνικὴν γλῶσσαν καὶ τοὺς διδασκάλους που ἀναλαμβάνουν νὰ τὴν διδάξουν ένταῦθα. Πρὸς τὸν σκοπὸν τοῦτον ἡ Μέθοδος GREEK MADE EASY» εἶνε:

α) ΑΠΛΗ, 'Ο μελετών αὐτὴν δὲν εἶνε ἀνάγκη να είνε απόδοιτος Γυμνασίων ή Πανεπιστημίων, 'Αοκεῖ νὰ γνωρίζη 'Αγγλικὰν ἀνάγνωσιν καὶ γραφάν.

β) ΠΡΑΚΤΙΚΗ. Ό μαθητής μανθάνει κυρίως ὅσα εἶνε ἐνδεχόμενον νὰ χρειασθῆ εἰς τὴν καθημε-ρινὴν ζωήν του, ἀρχίζων ἀπὸ τὰ πλέον χρήσιμα πράγματα καὶ προχωρών όλονὲν εἰς τὰ όλιγώτερον χρήσιμα. 'Αρχίζει νὰ όμιλῆ ἀπὸ τοῦ πρώτου μαθήματος.

γ) ΕΥΜΕΘΟΔΟΣ, 'Ο μαθητής μανθάνει εὐκόλως και εύχαρίστως. 'Αρχίζει άπὸ εύκόλους λέξεις καθημερινής χρήσεως, τάς όποίας άπό τοῦ πρώτου μαθήματος μανθάνει να πλέκη είς άπλας δράσεις—ακριδώς όπως το νήπιον που μανθάνει την μητοικήν του γλωσσαν. ή γραμματική διδάσκεται έδηρμοσμένη έν τοῖς λεξιλογίοις και δια δρασεολογικών άδκήδεων. Ούτω ο μαθητής μανθάνει γραμμα-

GREEK MADE EASY was written for Americans, young or old, who wish to learn Modern Greek, and for those who wish to teach this language. Its system of instruction is SIMPLE, PRACTICAL, METHODICAL and EASY TO STUDY. The pronunciation of all Greek words is marked with English characters. Also the English meaning is given alongside every Greek word and sentence. It is easy for any one to learn Greek with this unique book. Price \$1.50 postpaid.

τικήν εύχαρίστως και άκόπως, χωρίς σχεδόν να γνω-

ρίζη ότι μανθάνει γραμματικήν. ΕΥΚΟΛΩΤΑΤΗ, Έλάβομεν πάδαν δροντίδα όπως ο μαθητής συναντήση όσον το δυνατόν όλιγωτέραν δυσκολίαν είς την μελέτην του. Κάθε λέξις που εισάγεται έχει την Έλληνικήν της πορόροβαν σημειουμένην με τους αντιστοίχους Άγγλικους χαρακτήρας, τούς όποίους πᾶς 'Αμερικανὸς έννοεί. 'Eπίσης κάθε δράσις έχει άπέναντι την Αγγλικήν έξήγησίν της, 'Ακόμη καὶ αὶ Γραμματικαὶ Παρατηρήσεις που ευρίσκονται είς το τέλος των μαθημάτων είνε διά τοὺς έπιθυμούντας δυστηματικωτέραν μελέτην της γλώσσης, δύνανται δέ χωρίς μεγάλην ζημίαν νὰ παραλειδθοῦν ἀπὸ τοὺς πρακτικώς μανθάνοντας.

Πρός περαιτέρω διευκόλυνσιν τοῦ σπουδαστοῦ έφροντίσαμεν ὅπως αἱ ἐξηγήσεις τῶν λέξεων ἤ φράσεων ἀπὸ τῆς Ἑλληνικῆς εἰς τὴν ᾿Αγγλικὴν ἀντιστοιχοῦν κατὰ τὸ δυνατόν, καὶ τὸ τοιοῦτον κατωρθώθη χωρίς ζημίαν τοῦ λεκτικοῦ ὕφους ἀμφοτέρων τῶν γλωσσῶν. Ἐπίσης ἡ γλῶσσα τὴν ὁποίαν μετε-χειρίσθημεν τόσον εἰς τὰ Ἑλληνικὰ ὅσον καὶ εἰς τὰ ᾿Αγγλικὰ εἶνε ἡ ὑπὸ τοῦ λαοῦ ὁμιλουμένη γλῶσσα —ή Έλληνική τὴν ὁποίαν ἐννοεῖ καὶ ὁμιλεῖ συνήθως ὁ "Ελλην ἐν 'Ελλάδι καὶ ἡ 'Αγγλικὴ τὴν ὁποίαν μεταχειρίζεται συνήθως ὁ 'Αμερικανός.

Διὰ πρακτικούς λόγους, καὶ διὰ νὰ εἶνε τὸ βιβλίον προσφιλέστερον είς τούς μικρούς πρό πάντων μαθητάς, ἐτυπώθη ἐπὶ ἀρίστου χάρτου μὲ μεγάλα στοιχεῖα ἰδία διὰ τὰ Ἑλληνικὰ Λεξιλόγια καὶ ᾿Ασκήσεις. Τὸ βιβλίον δύναται νὰ χρησιμεύση τόσον διὰ τοὺς 'Αμερικανοὺς ποὺ δὲν γνωρίζουν διόλου 'Ελληνικά, όσον καὶ δι' ἐκείνους ποὺ γνωρίζουν όλίγα Ελληνικά καὶ θέλουν νὰ τελειοποιηθοῦν εἰς τὴν γλώσσαν. Τιμάται πανόδετον \$1.50.

D. C. DIVRY, Inc., 240 W. 23rd Street, NEW YORK